**GOVERNMENT OF INDIA** 

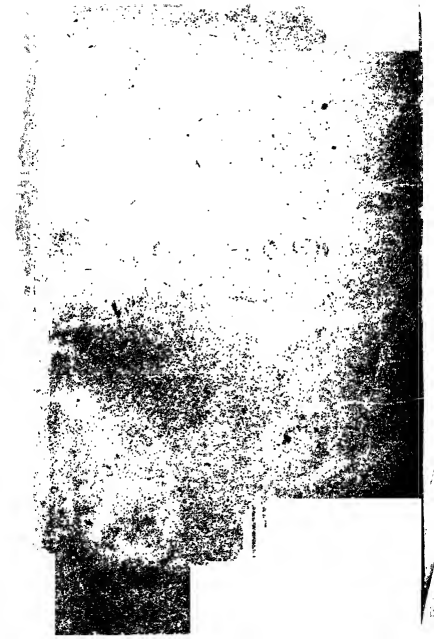
DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY

### CENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY

CALL No. 891.04

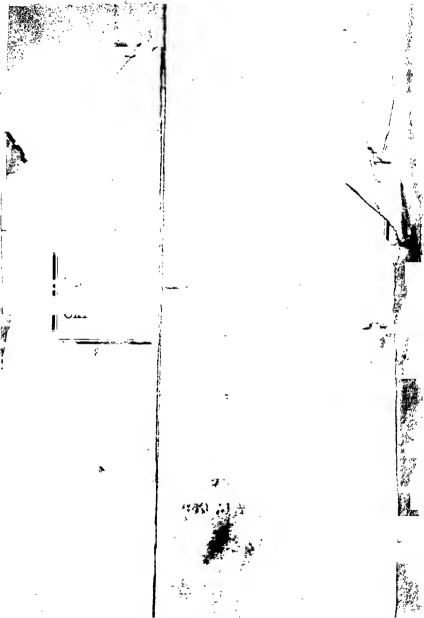
Dvi

D.G.A. 79.





अतीत-स्मृति



# श्रतीत-स्मृति

9598 . बेसक

महावीरप्रसाद दिवेदी

891.04 Dvi

> प्रकारक जी**दर्स मेळी**काम

> > ार्ग करते [को इजारों

# CENTRAL ARCH LEOI OGIGAN LIBRARY, N. W. LAMANI. Acc. No. 9598. Date 4-11-57

क्रिकेंग्रेज प्रकाशक भीर मुदक—पं॰ कृष्णा राम मेहता, जोदर मेस, इलाहाबाद ।

राजा भोज ने लिखा घ

न्कीर्तिलेशै-

#### निवेदन

इस पुस्तक में संग्रहकार के १९ लेख सिन्निवृष्ट हैं। लेख भिन्न भिन्न समयों में लिखे गये थे और सर्वती" नामक मासिक पित्रका में प्रकाशित हो चुके हैं। जी लिख जिस समय लिखा गया था उस समय का उल्लेख हर लेख के नीचे मिलेगा। जो लेख परस्पर मिलते-जुलते हैं, अर्थात जिनका विषय कुन न कुन्न पारस्परिक समता रखता है, वे पास ही बास रख दिये गये हैं। इनमें से दो तीन लेख अन्य नामधारी लेखकों के भी हैं। पर उन्हें अभिन्नात्मा समम कर संग्रहकार ने उनके लेखों का भी इस

इसमें जितने लेख हैं सभी का सम्बन्ध भारत की प्राचीन सम्बता से है। इस देश का प्राचीन इतिहास यथाकम लिपिबढ़ नहीं हुआ। फल यह हुआ है कि हम अपने को मूल-सा गये हैं। जिस समय जगत के अन्यान तसाहत वे उस समय भारत

्त्य उच्चन्नेशी का था; यहां की

हा द्वीपों चौर धन्य देशों में भी बोलबाला हाज महासागरों तक का बच्च स्थल बिदी से करते कि जाते थे; यहाँ तक कि भारतवासियों ने इवारों केस दूर टापुओं तक में अपने उपनिवेश स्थापित कर दिये थे। इन सब बातों का पता पुरातत्ववेत्ता धीरे धीरे लगा रहे हैं। यह उन्हीं देशी तथा विदेशी विद्वानों की खोज का फल है जो हमने शनै: शनै: भारत के प्राचीन गौरव का श्राल्य-स्वल्य झान प्राप्त किया है।

इस पुस्तक में ऐसे ही लेखों का संग्रह किया गया है जिनमें भारत के प्राचीन साहित्य, प्राचीन याग-यज्ञ, प्राचीन कला-कौराल, प्राचीन ज्ञान-विज्ञान तथा प्राचीन संस्कृति की सूचक और मी कितनी ही विस्मृत बातों की मलक देखने के मिलेगी। लेखों के विषय पुराने अवश्य हैं पर वे प्रायः सभी अज्ञात, अल्पज्ञात अथवा विस्मृत से हैं। इस दशा में, आशा है, कम से कम केवल हिन्दी जानने वाले सर्व-साधारण जन तो इस संग्रह से कुछ न कुछ लाम अवश्य ही उठा सकेंगे।

एक बात है। इस लेख-माला में जो कुछ है वह प्रायः समी औरों की खोज और परिश्रम का फल है। लेखक ने उसे हिन्दी का रूपमात्र दें दिया है। पर यह कोई बड़े आसेप की बात नहीं। चम्पू-रामायण में ने लिखा है

वास्मीकिगीतरघुपुक्कप स्तृप्तिं करोमि कथमप्यधुना बुधाः गक्काजलैर्भुवि भगीरथयत्रसम्बेः किं तर्पणुं न विद्धाति जनः पितृसाम् ॥ अर्थात् मङ्गा जी के। भगीरथ जरूर ले आये। तो क्या इस इसके जल से पितरों का तर्पण भी न करें ?

इस पुस्तक का पहला संस्करण छः सात वर्ष पूर्व निकला था। परन्तु प्रकाशक और मुद्रक दोनों की निःसीम असावधानी से वह अत्यन्त ही विकृत और विरूप दशा में प्रकट हुआ। अतएव उसका प्रकाशन व्यर्थ ही गया, समम्मना चाहिए। उस कृतपूर्व दोष की मार्जना के लिए, इतने समय तक ठहरने के अनन्तर, अब इसका यह दूसरा संस्करण प्रकाशित किया जाता है।

दौलतपुर ( रायनरेजी ) । १६ मार्च, १६३०

महाबोरमसाद द्विवेदी

#### to a second

ស្សាល់ ស្រុស ដែល ប្រកាស់ ស្រែក ស

A will have a second of the se

### विषय-सूची

| नंबर | नाम                                   |         | <b>58</b> - | संख्या |
|------|---------------------------------------|---------|-------------|--------|
|      | ' भार्य ' शब्द की व्युत्पत्ति         | •••     | •••         | 8      |
| २    | 'हिन्दू ' शब्द की व्युत्पत्ति         | •••     | •••         | 6      |
| ' રૂ | चादिम चार्य                           | •••     | •••         | २३     |
| 8    | आर्यों का श्रादिम स्थान               | •••     | •••         | ३३     |
| 4    | प्राचीन मिश्र में हिन्दु श्रों की श्र | ाबादी   | •••         | 88     |
| Ę    | बाली द्वोप में हिन्दुओं का राज्य      | • • •   | •••         | 48     |
| •    | राजा युधिष्ठिर का समय                 | • • •   | •••         | ६१     |
| 6    | विक्रम संवत्                          | •••     | •••         | ag     |
| 9    | पुराणों को प्राचीनता                  | •••     | •••         | 60     |
| १०   | सामलता                                | •••     | •••         | १००    |
| 88   | सोमयाग                                | •••     | •••         | १२३    |
| ू१२  | बौद्धकालोन भारत के विश्वविद्या        | लय      | •••         | १३७    |
| १३   | बौद्धों के द्वारा अमरीका का आ         | विष्कार | •••         | १४९    |
| 18   | फाहियान की भारतन्यात्रा               | •••     | •••         | १५५    |
| १५   | प्राचीन भारत में युद्ध-ध्यवस्था       | •••     | •••         | १६४    |
| १६   | प्राचीन भारत में श <b>च-चि</b> क्त्सा | •••     | •••         | १७८    |
| १७   | प्राचीन सारत में जहाज                 | •••     | •••         | 206    |
| १८   | प्राचीन भारत में राज्यामिषेक          | •••     | •••         | १९९    |
| 29   | तक्षरिाला की कुछ प्राचीन इमार         | तें     | •••         | 300    |

#### 

|             | . 3   | ::+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 15¦:          |
|-------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
|             |       | No. of the last of | y.            |
|             |       | a mar factors and a factors                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ċ.            |
| 2           |       | Jane 4 Comment                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ¥             |
| <b>3</b> 7  |       | Special Control of the Control of th |               |
| 23          |       | रे अक्टर कि सिंगू के हैं। हा उन्ह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 21            |
| * 123       |       | Land to the first of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7             |
| * 2         |       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ŧ             |
| 314         |       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5             |
| 4 ^         | 1     | 2.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | <u>ب</u><br>د |
| 2.70        | 214   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | c 4           |
| * :         | • • • | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | i, ;          |
| 477         | • * • | manifest of the grown                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ξ,            |
| .': '       |       | PARTICLE OF THE SECTION OF THE SECTION                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |               |
| Buch        |       | W. T. H. H. C. Juk. S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - 1/4         |
| <b>¥</b> }} |       | in mater lasting.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | *3'           |
| 749         |       | ( 1987 B 1987 A 1987 A 1988 A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 8 %           |
| 225         |       | 🕶 💮 ប្រើពី 🕡 ក្រុម៉ាស៊ីឡូ 🛊                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 13            |
| A           |       | 12 PR APP 2 15 10 GA 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ø             |
| ***         |       | the second of the second of the second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ÷ 💅           |

## *ञ्रतीत-स्मृति*

#### १-' त्रार्थि ' शब्द की ब्युत्पत्ति

सभ्यता को उत्पत्ति कम कम से होती है, एक दम नहीं।
मनुष्य सभ्यता को साथ लेकर पैदा नहीं होता। हमारे आदिम
पूर्वज फल, मूल खा कर जीवन-यात्रा निर्वाह करते थे। उसके बाद
मृगया-युग का आरम्भ हुआ। उस युग में मृगया-लब्ध मांस ही
सब लोगों का प्रधान खाद्य था। उसके अनन्तर पशुपालन-युग
लगा और पशुओं के दूध और मांस ही से उदर-पूर्ति होने लगी।
सभ्यता के तीन युग इस तरह बीते। जब जन-संख्या बहुत बद
गई और फल, मूल, दूध और मांस से निर्वाह होना असम्भव
हो गया तब सभ्यता के चौथे युग में कृषि अर्थात् खेती की
उद्भावना हुई।

कृषि और कृषक को निरादर को दृष्टि से देखना मूर्खता है। इस देश में कृषि का किसी समय बढ़ा आदर था। "उत्तम खेती" की कहावत इस बात का प्रमाण है। अब भी सममदार आदमी खेती को आदर की दृष्टि से देखते हैं। योरप और अमेरिका में कृषि-विद्या और कृषक का बढ़ा आदर है। इन देशों में कृषि की बहुत उन्नति हुई है। मृतुष्यों के प्राण् अन ही पर अबलम्बिट हैं। बिना अझ के विद्यान्वल, बुदि-बल और नीति-बल एक भी काम नहीं ज्ञा सकता। अझ न भिलने से धार्मिक आदमी भी पशुवत हो जाता है और माता भी अपने सन्तान की इत्या कर सकती है। आदमी और सब कुछ सह सकता है, पर अश्वामान नहीं सह सकता। पर्याकुटी में वास करके भी मनुष्य महामानी हो सकता है, किन्तु उस यदि अझ न मिले तो उसकों मनुष्यका शिक्र ही उसे छोड़ भने। इसी से संसार में छिष और छिप-विद्या को अपेसा कस्याणकर और कुछ भी नहीं है। छिप-विद्या को अपसारित करने से हमारी सभ्यता नूर्णविन्तृर्ण हुए बिना न रहेगी। समाजिक, धान्मिक और पारिवारिक सारे बन्धन डीले हो आयम और हमें फिर मांस, दूध और फल-मूलों पर वसर करना पहेगा। अतपन जिन लोगों ने छिप और छिप-विद्या की उद्यावना की उनके हम चिरन्तन ऋणी हैं।

इस समय " आर्थ " कहलाने में हम अपना गौरव समर्मते हैं। और गौरव की बात है भी ज़रूर । किन्तु "आर्थ " राष्ट्र का भूल अर्थ है "कुषक" (किसान) या "कुषक-सन्तान" । यह राष्ट्र "इह" बातु से निकला है । यह घातु गत्यथंक है। किन्तु अन्यान्य आर्थ जातियों को भाषाओं में भी इसकी अनुरूप एक घातु है जिसका अर्थ खेती करना है। प्रीक भाषा में " अर्-व " घातु, लैटिन भाषा में " अर्-को ", गथिक भाषा में " अर्-वन्," लिथू-नियम भाषा में "अर-ति " और जेन्द्र मोषा में "रर " घातु है। इन घातुओं का अर्थ खेती करना था इस से खेत जोतना है।

परन्तु संस्कृत भाषा में " श्रर्" धातु नहीं है। सम्भव है पुराने ज्माने में "अर्" धातु रही हो; पोझे से छप्त हो गई हो। अथवा यह भी हो सकता है कि " ऋ " धातु ही के रूपान्तर, " अर् " (और संस्कृत व्याकरण में ऋ का अर् होता भी है) श्रौर उसका मूल अर्थ "हल चलाना" हो। यह भी सम्भव है कि हल की गति के कारण हो " ऋ " धातु का अर्थ गतिसूचक हो गया हो। "ऋ" घातु के उत्तर "यत्" प्रत्यय करने से " अर्थ्य " और " एयत् " प्रत्यय करने से " आर्य्य " शब्द की सिद्धि होती है। , विभिन्न भाषात्रों के कृषि वाचक धातुत्रों का विचार करने से जान पड़ता है कि "अर्घ्य" श्रीर "श्रार्घ्य" दोनों शब्दों का धात्वर्थ कृषक है। इसका परोच्च प्रमाण संस्कृत-साहित्य श्रीर व्याकरण में पाया भी जाता है। " अर्ज्य " राब्द का एक अर्थ वैश्य भी है। पाणिनि की अष्टाच्यायी के तृतीयाध्याय के पहले पाद का "अध्यः स्वामिनैश्ययोः " सूत्र इस बात का प्रमाण है। फिर पाणिनि के " इन्द्र वरुए-भव-रावे" श्रादि (४-१-४९) सूत्र पर सिद्धान्त-कौमुदी में आर्ट्या और आर्ट्याणी शब्दों का अर्थ वैश्य-जातीय भी और आर्य्य शब्द का अर्थ वैश्य-पत्नी लिखा है। फिर, वाजस-नेय (१४-२८) और तैत्तिरीय संहिता (४-३-१०-१) में चारों वर्णी के नाम-महान्, चत्र, अर्घ्य और शुद्र लिखे हैं।

प्राचीन वैश्यों का प्रधान काम कर्पण ही था। इन्हीं का नाम "अर्च्य " है। अतएव " आर्च्य " राज्य का आर्थ्य कुषक कहना युक्तिनिरहित नहीं। किसी किसी का मत है कि " अर्घ्य " अ श्रम्यं कृषक श्रीर "श्राय्यं" का कृषक-सन्तान है। श्रम्वेद में महान् शब्द का एक अर्थ है मन्त्रकर्ता। इसी ब्रह्मन् हो से ब्राह्मण् शब्द निकला है। ब्रह्मन् श्रयात् मन्त्रकर्ता के पुत्र का नाम ब्राह्मण् है। विश शब्द का एक श्रयं है मनुष्य। इसी विश से वैश्य शब्द की उत्पत्ति है, जिसका श्रयं है मनुष्य-सन्तान। इसी नियम के श्रनु-सार "श्राय्यं" शब्द का श्रयं "शब्द का श्रयं चाहे कृषक हो, चाहे कृषक-सन्तान हो, फल एक हो है। श्रतएव श्रादि में "श्राय्यं" शब्द कृषक-वाची था।

परन्तु इसमें लजा की कोई बात नहीं। कोई समाज ऐसा नहीं जिसमें जीवन धारण करने के लिए मृगयासिक छोड़ कर कृषि करने की ज़रूरत न पड़ो हो और समाज के गौरवशाली महात्माओं ने कृषि न की हो। कोई भो नई बात करने के लिए समाज के मुख्या महात्माओं ही को अमगन्ता होना पड़ता है। क्योंकि ऐसा किये बिना और लोग पुराने पन्थ को छोड़ कर नये पन्थ से जाते संकोच करते हैं। अतएव जिन्होंने कृषिकार्य की उद्गावना पहले पहले की उनको अपने ही हाथ से हल चलाना पड़ा। यही कारण है जो उन्होंने अर्थ्य या आर्थ्य नाम महण किया।

वैदिक ऋषि इन्हीं कृषकों के वंशज थे। प्राचीन आय्यों की तरह वैदिक मन्त्रकर्त्ता ऋषि भी अपने हाथ से हल चलाते थे। इसके प्रमाण मौजूद हैं। ऋग्वेद में "कृष्टी" शब्द अनेक बार

श्राया है। यास्क और सायन श्रादि ने इस मत की पोषकता की है। इस विषय में ऋग्वेद के दो एक मन्त्रों के भावार्थ सुनिए—

- (१) हे श्राह्वान-योग्य इन्द्र, तुम मनुष्यों के (कृषी भाम) इन्य के पास श्रात्रों और श्रभिष्णु सोमपान करो। ८-३२-१९
- (२) हे सोम, मानवसमृह (कृष्टयः) जिससे तुम्हारे व्रत में व्रती बने रहें। ९-८६-६७
- (३) तुम मनुष्यों के धारक श्रौर उनमें सिमद्ध हो (कृष्टीना धर्ता उत मध्ये सिमद्धः) ५-१-६
- (४) सोमपान करके सब मनुष्य (विश्वाः कृष्टयः) जिससे काम्य पदार्थ प्राप्त करते हैं छसी महान् इन्द्र की स्तुति करो। ३-४९-१

इससे सिद्ध है कि "कृष्टी" शब्द का अर्थ वेदों में मनुष्य किया गया है। जिस समाज में कृषकवाची कृष्टी शब्द से साधारण मनुष्य का बोध होता है उसमें कृषि-कार्य्य ही प्रधान व्यवसाय सममना चाहिए। परन्तु कृष्टी शब्द का अर्थ यदि आप मनुष्य न करके कृषक ही करेंगे तो आपको कृबूल करना पड़ेगा कि हमारा वेद ऑगरेज़ी-पंडितों के कथनानुसार " हल जोतने वालों का गीत-समृह " है। क्योंकि पूर्वोक्त मन्त्रार्थों से प्रकट है कि वैदिक कृष्टी लोग ही यह करते थे, मन्त्र पढ़ते थे, स्तुति करते थे। ऋग्वेद में जैसे "पश्च मानुषाः" और "पश्च जनाः" आदि प्रयोग है वैसे ही "पश्च कृष्टोः" भी है। अतएव इसमें कोई सन्देह नहीं कि श्वम्बेद के समय में कृषिकार्य ही आरुयों की प्रधान आजीवका थी और कुष्टो तथा आर्य्य शब्द का धालर्थ दूरक होने पूर भी है असाधारण सनुष्य-अर्थ में व्यवहृत होते थे।

वैदिक समय में खेती करना नीच काम नहीं समका जाता था। "अर्ज्ञैः मा दिव्यः । कृषि उत कृषस्व" । अर्थात पांसा मत खेलनाः खेती करना। यह ऋग्वेद के दसवें मएडल का एक मन्त्र है। इसमें खेती करने की साफ श्राज्ञा है। यदि कृषि-कार्य्य बुरा समका जाता तो कभी यह मंत्र वेदों में न पाया जाता। पूर्वोक्त मएडल के १०१ सूक्त में कृषि-काय्ये-सूचक कितनी ही बातें हैं। चौथे मराडल के ५७ सूक्त में खेत, खेत के स्वामी, इल, इलके कुँड़ इस्यादि के विषय में अनेक श्रद्धापूर्ण बातें हैं, जिनसे सुचित होता है कि ऋषिजन स्तेती के काम के। बड़ी श्रद्धा से करते थे। महा-भारत में लिखा है कि आमोद-धौम्य नामक ऋषि खेती करते थे और बारुणि बादि उनके शिष्य खेत में काम करने जाया करते थे। रामायण में जनक का इल-प्रहण सर्वश्रुत ही है। जब महाभारत भौर रामायण के समय में भी बड़े बड़े ऋषि श्रौर राजा कर्षण करना बुरा न सममते थे तब वैदिक युग में राजा-प्रजा, पंडित-मूर्ख सभी लोग इल-संचालन द्वारा खेती करेंगे, इसमें क्या सन्देह ? हां इस समय कितने हो ब्राह्मण, चत्रो, विशेष करके कनवजिया ब्राह्मण, इल छूना पातक सममते हैं। परन्तु चँगरेजों के कृपा से यदि कानपूर का कृषि-कालेज बना रहा तो कृषि-विष-यक वैदिक सभ्यता का पुनरुद्धार हुए बिना न रहेगा। क्योंकि कालेज में इल चलाना भी सिखाया जाता है।

इस समय लोगों के विचार चाहे जैसे हों पर वैदिक ऋषियों ने देवताओं तक को हलमाही लिखा है। उनका विश्वास था कि देवताओं ने ही पहले पहल ऋषि-विद्या मनुष्य की सिख़जाई है। ऋग्वेद के आठवें मण्डल में कण्व के पुत्र सौभरि ऋषि कहते हैं—

हे श्रश्चिद्धय, मनु को सहायता करने के लिए तुमने स्वर्ग में इल के द्वारा पहले पहल यव-कर्षण किया। ८-२२-६ एक जगह और लिखा है—

हे श्रश्विद्धय, तुम ने मनुष्य के लिए इल से जो बोकर स्थान उत्पन्न करके, श्रीर वज से दस्यु लोगों को दूर भगा कर, आर्थ-जाति के लिए विस्तीर्ण ज्योति प्रकाशित की । १-११७-२१

इससे सिद्ध है कि प्राचीन समय में हल जीतना, बीज बोना और खेती करना बुरा नहीं समम्म जाता था। सब लोग खेती में अद्धा रखते थे। खेती करना अप्रतिष्ठाजनक काम न था। यद्धि "आर्थ " और "कृष्टी " राज्यों का आदायं कुषक था तथाि अध्वेद के समय में वह साधारण मनुष्यों के अर्थ में व्यवहृत होने लगा था। पीछे से "आर्थ " राज्य का विद्वान आदि और भी अच्छे अर्थों में व्यवहार होने लगा। सतएव यह राज्य बुरे अर्थ का द्योतक नहीं। इसी तरह "हिन्दू" राज्य मुसल्मानों ने यद्यि हम लोगों के लिए बुरे अर्थ में प्रयुक्त किया तथाि चिरकाल से हम उसे जिस अर्थ का बोचक सममते हैं वह बुरा नहीं।

#### २-"हिन्दू" शब्द की ब्युत्पत्ति

किसी किसी का मत है कि हिन्दू शब्द नदीवाचक सिन्धु शब्द का अपभ्रंश है और इंडस (Indus) अर्थात सिन्धु-शब्द से ही चॅंगरेजी-शब्द इंडिया (India) की उत्पत्ति है। किसी किसी का मत है कि अरबी हिन्द-शब्द से अँगरेजो शब्द इंडिया निकला है। कोई कोई पंडित हिन्दू-शब्द की सिद्धि संस्कृत-व्याकरण से करते हैं और कहते हैं कि वह हिसि + दो + धातुश्रों से बना है और हीन अर्थात् बुरे या कुमार्गगामी लोगों का दोष या दएड देने वाले आयों का नाम है। बहुत आदमी हिन्दू-शब्द की फारसी भाषा का शब्द मानते हैं और उसका अर्थ चोर, डाकू, राहजन ग़ुलाम, काला, काफिर श्रादि करते हैं । फारसी में हिन्दू-शब्द जरूर है और अर्थ भी उसका अन्द्रा नहीं है। इसी से इस शब्द के अर्थ की तरफ़ लोगों का इतना ध्यान गया है। सिन्धु से हिन्दू हो जाना या पुराने जमाने में हिन्दुत्रों के तुच्छ दृष्टि से देखने वाले मुसलमानें का, उनके लिए काफिर और गुलाम आदि अर्थों का वाचक शब्द प्रयोग करना, केाई विचित्र बात भी नहीं। परन्तु पंडित धर्मानन्द महाभारतो न तो इन ऋथों में से किसी ऋर्थ का मानते हैं ऋौर न हिन्दू-शब्द की आज तक प्रसिद्ध न्युत्पत्ति ही की क़बूल करते हैं। आपने पुरानी व्युत्पत्ति और पुराने अर्थ का रालव साबित करके हिन्दू-शब्द की उत्पत्ति और श्रर्थ एक नए ही ढंग से किया है। श्राप ने इस विषय पर, तीन चार वर्ष हुए, बँगला-भाषा में एक लेखमालिका निकाली थी। उसके उत्तर श्रंश का मन्तव हम यहां पर, संचेप में, देते हैं—

फारसी में हिन्दू-शब्द यद्यपि रुद्ध हो गया है तथापि वह उस भाषा का नहीं है। लोगों का यह ख्याल कि फारसो का हिन्दू-शब्द संस्कृत सिन्धु-शब्द का अपभंश है केवल भ्रम है। ऐसे अनेक शब्द हैं जो भिन्न भिन्न भाषात्रों में एक ही रूप में पाये जाते हैं। यहाँ तक कि उनका अर्थ भी कहीं कहीं एक ही है। पर वे सब भिन्न भिन्न धातुत्र्यों से निकलते हैं। उदाहरण के लिए शिव शब्द को लीजिए। संस्कृत में उसकी साधनिका तीन धातुत्रों से हो सकती है। पर अर्थ सबका एकहो, अर्थात् कल्याण या मङ्गल का बाचक है। यही 'शिव' शब्द यहूदी भाषा में भी है। वह ऑग-रेजी श्रचरों में "Seeva'' लिखा जाता है। पर उचारण उसका शिव होता है। वह यहूदी भाषा में 'शू' घातु से निकला है। उसका ऋर्थ है ''लाल रंग''। यहूदियों में 'शिव' नाम का एक वीर भी हो गया है। अब, देखिए, क्या संस्कृत का 'शिव' यहूदियों के 'शिव' से भिन्न नहीं ? लोग सममते हैं कि संस्कृत का 'सप्ताह' श्रीर फारसी का 'इफ़ा' शब्द एकार्थवाची होने के कारण एक ही धातु से निकले हैं। यह उनका अम है। इक्ता एक ऐसी धातु से निकला है जो संस्कृत-सप्ताह शब्द से केई सम्बन्ध नहीं रखता। फारसी में से (से) स (स्वाद्) म (सीन) श (शीन) ऐसे

नार वर्ण हैं जिनका क्यारण एक दूसरे से बहुत कुछ मिलता है। अवएव स्पाद का 'स' हफ़ा के 'ह' में कभी नहीं बदल सकता। इफ़ा शब्द सप्ताह का अपभ्रंश नहीं। जो कोई उसे सप्ताह का अपभ्रशं सममते हैं वे मुलते हैं।

ईसा के पांज सौ वर्ष बाद मुहम्मद का जन्म हुआ। उनके जन्म के कोई सादे सात सी वर्ष बाद मुसल्मानों ने भारत में पदार्पण किया। यदि हिन्दू-शब्द मुसल्मानों का बनाया हुआ है तो उसकी उमर बारह सौ वर्ष से श्रधिक नहीं। परन्तु पाठकों को सुन कर आश्चर्य होगा कि हिन्दू-शब्द ईसा के जन्म से भी कई इजार वर्ष पहले का है। तो फिर क्या वह वेदों में है ? नहीं। किसी शास्त्र में है ? नहीं । जैनों या बौद्धों के पुराने मंथों में है ? नहीं। फिर है कहां ? है वह अग्निपूजक पारिसयों के धर्मायन्य जेन्दावस्ता में । जिन पारसियों को आज कल हिन्दू लोग, वर्म्भ के सम्बन्ध में, बुरी दृष्टि से देखते हैं उन्हीं के प्राचीनतम ऋषियों श्रीर विद्वान् पंडिवों ने हिन्दू-शब्द के आदिम रूप को अपने धर्म-अन्य में स्थान दिया है। वह आदिम रूप हन्द् शब्द है। यहदियों की धर्म-पुस्तक बोल्ड टेस्टामेंट (बाइबल के पुराने भाग ) में भी हन्द् शब्द पाया जाता है। अब देखना है कि इन दोनों प्रन्थों में से अधिक पुराना मन्य कौन है।

क्रिश्चियन लोगों का कथन है कि बाइबिल का पुराना माग काइस्ट से पांच हजार वर्ष पहले का है। इसमें कोई सन्देह नहीं। इसे वे पूरे तौर पर सच सममते हैं। पारसी कहते हैं—"Our Zendavesta is as ancient as the creation; it is as old as the Sun or the Moon" "द्यर्थात् धम्मेप्रन्य जिन्दायस्या इतना पुराना है जितनी यह सृष्टि; वह इतना प्राचीन है जितना सूर्य या चन्द्रमा"। पारिसयों की यह उक्ति सच है। इसके प्रमाण—

- (१) यहूदियों का धर्म-शास्त्र, ओल्ड टेस्टामेंट, हिन्नू अर्थात इनीय भाषा में है श्रीर पारिसयों को जेन्दावस्ता जेन्द्र भाषा में । हिन्नू भाषा की अपेक्षा जेन्द्र भाषा बहुत पुरानी है।
- (२) ओल्ड देस्टामेंट में अनेक नये नये स्थानों और जंगलों का नाम है। वे स्थान और जंगल जेन्दावस्ता के समय में न थे।
- (३) हाल साहेब श्रीर मिस्टर मलाबारी कहते हैं कि पुरानी पारसी जाति में मनु के श्रार्थ विवाह के समान सभ्य विवाह पद्धित अचलित न थी। परन्तु ओल्ड-टेस्टामेंट में इस प्रन्थ के विवाह का वर्णन है। ओल्ड-टेस्टामेंट के प्रचार के पूर्ववर्ती समाज में जिस प्रकार की विवाह-प्रथा प्रचलित थी उसका वर्णन जेन्दावस्ता में है।
- (४) जेन्दावस्ता में यहूदी राज्य या यहूदी जाति का नाम नहीं है, पर खोल्ड-टेस्टामेंट में कम से कम नौ दफे पारसी जाति का जिक है।
- (५) बाइबिल में कई जगह लिखा है कि पारिसयों ने बहुदियों को जीत कर बहुत काल तक उनके देश में राज किया। पर बहुदियों में किसी ने भी पारिसयों को विजय नहीं किया।
  - (६) अग्निपूजा प्रथ्वी की प्राचीन जातियों में सबसे

श्राधिक प्राचीन प्रथा है। श्रोल्ड-टेस्टामेंट के समय में श्राग्न-पूजा बन्द हो गई थी; पर जेन्दावस्ता के समय में उसका खूब प्रचार था। इन प्रमाणों से सिद्ध है कि श्रोल्ड-टेस्टामेंट से जेन्दावस्ता पुराना प्रन्थ है।

बँगला संवत् १३०६ के ज्येष्ट की "भारती" नामक बँगला मासिक पित्रका में भारती-सम्पादिका श्रीमती सरलादेवी, बी०ए०, लिखित एक प्रवन्ध छपा है। उसका नाम है "हिन्दू और निगर"। उसमें लिखा है—"हिन्दू-शब्द संस्कृत-सिन्धु-शब्द से उत्पन्न नहीं है।....... जेन्दावस्ता नामक पारिसयों का पुराना धर्म्भप्रन्थ वेदों के समय का है। उसमें हिन्दू-शब्द एक दक्ते श्राया है। हारोबेरेजेति (श्रल्बुर्ज) पहाड़ के पास पहले पहल ऐठ्येन-बयेजो (आर्य-निवास) था। धीरे धीरे श्रहमंजदाने (पारिसयों के परमेश्वर ने) सोलह शहर बसाये। उनमें से पन्द्रहवें शहर का नाम हुश्रा "हप्रहिन्दव"। वेदों में इसी को "सप्तसिन्धव" कहते हैं। जेन्दावस्ता में तीर-इयास्ते नामक एक पहाड़ के लिए भी, एक बार, 'हिन्दव' शब्द श्राया है। श्रनुमान होता है, यही 'हिन्दव' शब्द श्राय कल के हिन्दूकुश-पर्वत का पिता है।

"व्यवहार में न आने के कारण यह मूल अर्थ धीरे धीरे भूल गया। तब, बहुत दिनों के बाद, वैयाकरण लोगों ने "स्यन्द" धातु के आगे औणादिक "आ" प्रत्यय लगाकर, किसी तरह तोड़ मरोड़कर, समुद्रार्थ-बोधक सिन्धु-शब्द पैदा कर दिया। यह इनको सिर्फ कारीगरी मात्र है "। इत्यादि।

यह बात बिलकुल नई है। इसके पहले झौर किसो ने इसका पता नहीं लगाया।

इससे माळ्म हुआ कि हिन्दू-शब्द यवनों की सम्पत्ति नहीं; उसे मुसलमानों ने नहीं बनाया। जेन्दावस्ता नामक श्राति प्राचीन और पारसियों के श्राति पवित्र प्रन्थ में उसका प्रयोग सबसे पहले हुआ। जेन्दावस्ता प्रन्थ वेदों का समसामयिक है। प्राचीन पारसी लोग श्राग्निहोत्री (श्राग्न के उपासक) थे। आज कल के पुरा-तत्वज्ञ उनकी गिनती प्राचीन श्रायों में करते हैं।

अभी तक श्रापने हिन्दू-शब्द का सिर्फ श्रङ्कर देखा। अब देखिए श्रङ्करोत्पन्न वृत्त श्रीर उसके बाद वृत्तोत्पन्न फल।

यहूदियों का धर्मशास्त्र, श्रोल्ड टेस्टामेंट, ३९ भागों में बँटा हुआ है। श्रथवा यों कहिए कि उसमें जुदा जुदा ३९ पुस्तकें हैं। उनमें से सत्रहवीं पुस्तक का नाम है "दि बुक श्राफ यस्थर" (The Book of Esther) इसका हिन्नू नाम है श्राज्थुर। इसके पहले श्रध्याय में है—

"Now it came to pass in the days of Ahasuerus. This is Ahasuerus which reigned from India even unto Ethiopia, over an hundred and seven and twenty provinces. Esther, Chapter I. Verse I

श्रर्थात् अहासुरस् राजा ने इन्डिया से ईथियोपिया तक राज किया। श्रव इस बात का विचार करना है कि 'इन्डिया' (हिन्दो-स्तान) शब्द किस अर्थ का वाचक है। याद रखिए, यहूदियों का

ओल्ड-टेस्टामेंट प्रन्थ ईसा से पाँच हजार वर्ष पहले का है। वह हित्रु भाषा में है । उसीके ऋँगरेजी श्रनुवाद में 'इंडिया' शब्द आया है। श्रच्छा, तो यह 'इंडिया' शब्द किस हिब्र-शब्द का श्रनुवाद हैं। वह पूर्वोद्धिखित 'इन्द्' शब्द का भाषान्तर है। हित्रू में 'इन्द्' शब्द का अर्थ है-विकम, गौरव, विभव, प्रजा-शक्ति, प्रभाव इत्यादि । यह बात श्रोल्ड-टेस्टामेंट में श्रनेक श्रवतरणों से साबित की जा सकती है। परन्तु उन सब प्रमाणों को देने से लेख श्रधिक बढ़ जायगा। इससे हम उन्हें नहीं देते। श्रव श्राज्थुर-पुस्तक से जो वाक्य उपर दिया गया है उसके अर्थ का विचार कीजिए-''आहासुरस् राजा ने हन्द् (शक्ति) से ईथियोपिया तक राज्यः कियां"। जिस तरह श्रंगरेजी में बहुधा गुण्-वाचक शब्द का परिचय सिर्फ उसके गुणों के उस्लेख से होता है उसी तरह हिझू-भाषा में भी होता है। अतएव, "हन्द् से ईथियोपिया तक राज्य किया " इस वाक्य का अर्थ हुआ "इन्द् ( शक्ति विशिष्ट राज्य ) से लेकर ईथियोंपिया तक राज किया।" जिनको इस बात पर विश्वास न हो वे डाक्टर हेग का बनाया हुआ खँगरेजी—हिब्रू-व्याकरण देखने की कुपा करें।

यहूदी लोग भीक लोगों से पुराने हैं। भीस में एक ऐतिहासिक लेखक हो गया है। उसका नाम था मिगास्थनीज । उसने एक जगह लिखा है—" यहूदी लोगों ने पारिसयों से ज्ञान और शिक्षा और भारतवासियों से धन और प्रभुत्व प्राप्त किया था"। यहू-दियों ने भारतवर्ष में ज्यापार करके बहुत धन कमाया था, यह बात बहूदियों ने अपने ही लिखे हुए इतिहास में स्वीकार की है। इसके और भी अनेक प्रमाण प्रोस और रोम-विषयक पुस्तकों में पाये जाते हैं। यहूदी राजा दाऊद के पुत्र सालोमन के विश्व-विख्यात मन्दिर के लिए लकड़ी, चूना, पत्थर इत्यादि मसाला हिन्दोस्तान से गया था। थराक्छश नामक एक प्रोक प्रन्थकार ने लिखा है—" भारतवर्ष का विक्रम और गौरव देख कर ही बहुदी लोग इस देश को हन्द् कह कर पुकारते थे"। अब देखना है कि यहूदी लोगों ने इस हन्द् शब्द को पाया कहां से ? पाया उन्होंने पारसियों की जेन्दावस्ता से। प्रमाण—

- (१) यह दियों के देश में बहुत काल तक पारिसयों ने राज्य किया। उनके राज्य-काल में यहूदी श्रदालतों में जेन्द्र भाषा ही बोलते थे। वे लोग जेन्दावस्ता पढ़ते थे। इस से पारिसयों के हिंदक शब्द से यहूदी जरूर परिचित रहे होंगे, इसमें कोई सन्देह नहीं।
- (२) यहूदियों ने जेन्दावस्ता में अनेक देशां, पवंतों और निद्यों आदि के नाम लिखे हैं। यथा

खेन्द भाषा। हिम्नू भाषा।
तराशश् (Taurus) .... तरश्
मोश्जा .... मोशजा
मजदाहा .... मेशाया (Messiah)
कोशा .... कोशा
थरदुजु .... इयारजड

हित्रु-भाषा कोई स्वतन्त्र भाषा नहीं । वह चेन्द्र भाषा से उत्पक्ष

है। अतएव यह बात अखएडनीय सत्य है कि जेन्द भाषा के हिन्दव शब्द ही ने हिब्रू भाषा में हन्द् रूप धारण किया। इसकी पुष्टि में अनेक प्रमाण दिये जा सकते हैं।

पाठक, त्र्यापने महाजनों की मुँड़िया लिपि देखी है। न देखो होगी तो उसकी विशिष्टता से आप जरूर ही वाक्रिक होंगे। उसमें आकार, इकार, उकार आदि की मात्रायें नहीं होतीं। इससे वाबा, बीबी, बृबू, बोबो सब एक ही तरह लिखे जाते हैं। अपेत्तित शब्द पढ़ने वाले अपनी बुद्धि से पढ़ लेते हैं। इसी कारण कभी कभी मामा की मामी, किरती की कुरती, घड़ा का घोड़ा श्रीर "अजमेर गये" का "आज मर गये" हो जाता है। हिब्रू भाषा भी ऐसी ही है। उसमें भी इकार, उकार, आदि नहीं है। वह दाहने हाथ की तरफ से लिखी जाती है। उसकी पुत्री अरबो श्रीर पौत्री फारसी भाषा है। इन दोनों भाषाओं में जेर, जबर और पेश आदि चिन्हों के प्रयोग द्वारा वैध्याकरणों ने अकार, इकार श्रीर उकार का उचा-रण किसी प्रकार निश्चित कर लिया है। पर हिन्नू में यह बात अब तक नहीं हुई। उसकी वर्णमाला में सिर्फ दोही एक स्वर हैं, सो भी अपरिस्फुट । चिन्हों के द्वारा अनेक शब्दों का उचारण होता है। इससे क्या होता है कि बहुत स्थलों में इकार का लोप हो जाता है। देखिए-

| जेन्द् ।         | •   | हिन्रु। |
|------------------|-----|---------|
| कि <b>रियाद्</b> | *** | करयोयद् |
| शिकिना           | ••• | सकना    |

हिशिया ... अशयः हिज्दद ... यजानुद विरजोद् ... बर्जाद्

यदि हम यह कह दें कि हिन्नू में हकार है हा नहीं तो भी अत्युक्ति न होगी। जो शब्द खास हिन्नू का नहीं है उसमें पूरा इकार नहीं होता। उचारण में इकार होने से भी वह लिखा नहीं जाता। यथा—

> हिन्नू उच्चारण ... हिन्नू लिखावट जिहोबा ... जहोबा हिजिल ... अन्जल् इश्राइल ... यश्रहिल इजाया ... आजाया इयाकुब ... आकृत मरियम ... मरम्

श्रतएव जेन्द-शब्द हिन्दव का इकार यदि हिन्नू में उड़ जाय तो श्राश्चर्य ही क्या है ? श्रच्छा, इकार तो यों गया; श्रव यह बतलाइए कि "हिन्दव" का 'व' कार कहां श्रीर किस तरह गया ? सुनिए, उसका भो पता हम बतलाते हैं। हिन्नू भाषा में त, थ, द, च, छ, ड, श्रादि श्रच्नरों का उश्वारण होने से व, फ श्रो श्रीर य का लोप हो जाता है। प्रमाण—

> हिन्नू-शब्द वोवा---

वच्चारण में लोप वोहा

| अस्थुवा— | श्रस्थुहा         |
|----------|-------------------|
| सन्दव-   | सन्द श्रथवा सन्द् |
| गद्व्—   | गद्               |
| दाउदव्—  | दाउद              |
| आदावो—   | श्चाराहा          |

श्रतएव पारिसयों की जेन्दावस्ता का पवित्र हिन्दव-शब्द हिन्नू भाषा में "हन्द्" हो गया। जो कुछ यहाँ तक लिखा गया उससे यह सिद्धान्त निकला कि—

- (१) हिन्दू-शब्द पहले पहल जेन्दावस्ता में प्रयुक्त हुन्ना।
- (२) पारसी क्रोग इस शब्द के सृष्टिकर्ता हैं।
- (३) यहूदियों ने इसे श्रपनी भाषा में लेकर हन्द् कर दिया।

मीक लोग हिन्दोस्तान से बहुत दिनों से परिचित थे। उनको इस देश से खूब श्रमिझता थी। जिस रास्ते से भीक लोग हिन्दु- स्तान श्राते थे उस रास्ते में एक पहाइ पड़ता था। कई कारणों से उन्हें उसके पास ठहरना पड़ता था। इस रास्ते का वर्णन उन्होंने श्राहासुरस् राजा की पुस्तक में पढ़ा था। वर्फ से ढकी हुई श्रीर बहुत ऊँची पर्वतमाला को रास्ते में देखकर भोक लोगों ने श्रपने साथियों से उसका नाम पृद्धा। उन्होंने कहा, नाम हम नहीं जानते। पर उनके साथ एक पुरोहित भो था। उसने कहा "मैंने सुना है कि इसके एक तरफ हन्द् देश की सोमा है श्रीर दूसरो तरफ ईथियोपिया राज्य की राजनैतिक सीमा"। इसी ईथियोपिया राज्य का हिन्ननाम है कुश (Cush) बाइबिल (श्रोल्ड-टेस्टामेंट)

की पहली पुस्तक, जेनोसिस, के दूसरे अध्याय को तेरहवीं आयत में है—

"And the name of the second river is Gihon; the same it is that compasseth the whole of the Ethiopia"

जहाँ पर यह आयत है उसके किनारे टोका में लिखा है कि ईथियोपिया को यहूदी लोग कुश कहते थे। मूल हिन् में ईथियो-पिया नहीं है; उसकी जगह कुश ही है। इसी कुश शब्द ने शोक भाषा में कोश (Cosh)) रूप धारण किया। यह कोश-शब्द चेतना-विशिष्ट पुल्लिङ्ग है। जैसा उपर कहा जा चुका है कोश, ईथियोपिया राज्य का नाम है। हिन्नू-भाषा की तरह मीक भाषा के व्याकरण के अनुसार भो कोश-शब्द गुणवाचक है। हिन्नू-भाषा में कुरा या कोश शब्द का अथं सीमा भी होता है श्रौर पर्वत भी होता है। इसी कुश या कोश से 'को:', 'कोहे' शब्द निकले हैं जिनका ऋर्थ अरबी और कारसी भाषा में पर्वत था। पुराने जुमाने में इस देश की पश्चिमी सीमा हिन्दुकुश-पर्वत था। रघु के दिग्व-जय में, महाभारतोक्त गान्धारी के विवाह-वर्णन में, श्रीर पुराने भूगोल में इस बात का प्रमाण मिलता है कि हिन्दूकुश के आस-पास भारतीय राजों का राज्य था; पर उसके आगे न था। इन्हों कारणों से बीक लोगां ने इन्द् देश की सोबा के, अथवा इन्द् देश के सोमाज्ञापक पर्वत के, अर्थ में इस पहाड़ का नाम " इन्द् कोश " ( Hand kosh ) रक्खा । यह दात युक्तिसङ्गत् और सन्देह-होन है। ग्रीक भाषा में पर्वत-राब्द पुल्लिङ्ग और चेतनावान् है। अवश्रंश हाते होते वह सनद्कोश से " इंडिकस " हो गया। यही " इंडिकस " अंगरेज़ी राज्य में इंडिया (India) हुआ। अब देखिए, जेन्दावस्ता का हिन्दव हिन्नू भाषा में हुआ हन्द्। हिन्नू भाषा का हन्द् ग्रीक भाषा में हुआ हन्द् कोश-इंडिकस। श्रीक भाषा का इंडिकस अँगरेजो में हुआ है इंडिया।

हिन्दुकुश से अटक के किनारे तक जो लोग रहते हैं वे पश्तो भाषा बोलते हैं। ये लोग फ़ारस के त्रादिम निवासी हैं। फ़ारसी से उनकी भाषा बहुत मिलती है। धर्मान्तर प्रहण करने के पहले स्रे लोग पारिसयों को तरह श्राग्निपूजक थे। इन्हीं पश्तो बोलनेवाले भारतवासियों ने, श्रर्थात् जेन्दावस्ता के माननेवाले श्रग्निसेवक 🧍 पुराने पारसियों के वंशधरों ने, इन्द् शब्द के आगे हस्त उ प्रयोग करके, उसे 'इन्दु ' के रूप में बदल दिया। पश्तो व्याकरण के अनुसार हन्द् और हिन्द् शब्द के उत्तर हस्व उ प्रत्यय करने से " युक्त " अर्थ होता है। उ प्रत्यय होने से हन्द् अर्थात् शक्ति, गौरव, विभव, प्रभाव इत्यादि इत्यादि महिमायुक्त जाति सूचक होती है। क्योंकि पश्तो-व्याकरण के नियमानुसार उ प्रत्यय "गुणवाचक जाति या गुणवाचक पुरुष के त्रागे होता है"। श्राचीन आय्ये हिन्दू-जाति के गौरव, पवित्रत्व और विभव आदि को देख कर ही पश्तो बोलने वालों ने उ प्रत्यय का प्रयोग किया था। परतो भाषा में इन्द् श्रौर इन्दु शब्द गौरववाचक है। इसके अमाण में पश्तो भाषा के दो पद्य नीचे पढ़िए-

पुश्रो लबोदे जङ्गीर फेजोयान्। उरो उरो नन् लाखियाल् लदे जङ्गरे हन्दु जेल् फाल्गो ॥ १॥ देवाट् देरन ज, जरर् उहे रम्। कन्लेबे पत्वे देश् तर्गो हन्दु एन् सां डेरो ॥ २॥

इस प्रकार जेन्दावस्ता का 'हिन्दव 'शब्द परतो में 'हन्द ' तक पहुँचा। सिक्खधर्म्म-प्रवर्तक गुरु नानक के सैनिक शिष्यों ने गुरुमुखी भाषा में उसे 'हिन्दु 'कर दिया। नानक के पहले यह शब्द हिन्दव, सिन्धव, हन्द् और हन्द तक रहा। हिन्दु-वंशा-वतंस सिक्खों ने अन्त में उसे "हिन्दू " के रूप में परिवर्तित कर दिया। जो लोग कहते हैं कि हिन्दू-शब्द सीमाबद्ध है वे बड़े ही आन्त हैं। कहाँ कारस, कहाँ यहूदी देश; कहाँ श्रीस, कहाँ श्रहा-सुरस् का राज्य। सब कहीं वही प्राचीन हिन्दू नाम!

इस विवेचना से सिद्ध हुआ कि हिन्दु-शब्द का अर्थ है— विक्रमशाली, प्रभावशाली आदि । सुप्रसिद्ध फरासीसी लेखक जाकोलियेत (Jaquliethe) ने अपने एक प्रन्थ में लिखा है— "असाधारण बल और असाधारण विद्वत्ता के कारण पूर्वकाल में भारतवर्ष पृथ्वी की सारी जातियों का आदरपात्र था।" जिस हिन्दू-जाति को साधुता, वीरता, विद्या, विभव और स्वाधीनता आदि देख कर पारसी, यहूदो, प्रीक और रोमन लोग मोहित हो गये और मुसलसान-इतिहास लेखकों ने जिस देश को स्वग-भूमि कह कर उल्लेख किया, क्या उसी देश के रहने वाले काफिर, काले, ग़लाम, कदाकार श्रोर परस्वापहारी कहे जा सकते हैं ? यह बात क्या कभी विश्वास-योग्य मानी जा सकती है ? हिन्दू शब्द कदर्श-बोधक नहीं । हिन्दू-शब्द गौरव, गरिमा, विक्रम ऋौर वोरत्व का व्यश्वक है। तो किहए, क्या श्राप श्रव हिन्दू-नाम छोड़ना चाहते हैं ? जो ज्ञान, विज्ञान श्रीर सर्वशास्त्रीय तत्वों का आदर्श है, जो प्राग्रशीतलकारी ब्रह्म-विद्या का आकर है, जो विक्रम और विभव की खानि है वर्हा पवित्र श्रीर प्रशस्त हिन्दू-नाम हमारे मस्तक की मिए है, हमारे देश का गौरव है, हमारी जाति के महत्व का व्यश्चक है श्रीर वहीं इस श्रधःपतित, अर्द्धमृत, पदानत आरतोय श्रार्थ्यजाति के जातीय जीवन का पुनरुद्दोपक है। हिन्दू एक ऐसा शब्द है, एक ऐसा नाम है, जिसके उचारण से भम्न हुद्य में फिर आशा का सञ्चार हो जाता है; चीए देह में बल-स्रोत फिर वेग से बहने लगता है; अन्तः करण में जातीय-गौरव का फिर श्रभ्युदय हो श्राता है; श्रौर मन में ब्रह्मानन्द का श्रतर्कित अनुभव होने लगता है। तब हिन्दू —नाम हम छोड़ें क्यों ?

ज़्न १६०६

#### ३-त्रादिम त्रार्थ

विलासपुर के श्रीयुक्त बी० सी० मजूमदार, बी० ए०, अच्छे पुरातत्ववेत्ता हैं। उनके लेख विद्वत्ता तथा गवेषणा-पूर्ण होते हैं। अगस्त १९१२ के "मार्डन रिट्यू" में मजूमदार महाशय का एक लेख बड़े महत्व का निकला है। उसमें उन्होंने यह दिखाने की चेषा की है कि भारत के प्राचीन श्राय्य कहीं बाहर से नहीं श्राये थे; वे यहीं के निवासी थे श्रीर इसी देश के पूर्वी और दिल्ला भागों से चल कर वे उत्तर-पश्चिमाञ्चल में जा बसे थे। श्रक्तूबर १९१२ के "मार्डन रिट्यू" में उनके इस कथन के कुछ श्रंश का खएडन भी श्रीयुत रामचन्द्र के० प्रभू नाम के एक सज्जन ने किया है। लगभग सभी इतिहासकारों का मत है कि भारतीय श्राय्य कहीं बाहर से भारत में श्राये। मजूमदार महाशय इस सिद्धान्त के विरोधी हैं। हम संत्तेप में, उनकी उन युक्तियों को नीचे लिखते हैं जिनके श्राधार पर उन्होंने अपना पूर्वोक्त मत स्थिर किया है।

वैदिक मन्त्रों से इस बात का बिलकुल पता नहीं लगता कि उनके रचियता आर्थ्य भारतवर्ष में कहीं बाहर से आये। अध्याप्त में कहां बाहर से आये। अध्याप्त में कहां बाहर से आये। अध्याप्त में कहां होती कि भारतीय आर्थ्यों को अन्य किसी देश का कुछ भी पता था। आदिम मनुष्य-जातियों में एक यह विशेषता थी कि वे अपने प्राचीन इतिहास को न भूलती थीं। वे उसकी

रक्षा, किसी न किसी रूप में, अवश्य करती थीं। यदि यह मान लिया जाय कि त्रार्थ्य लोग भारत में कहीं बाहर से त्राये तो यह बड़े हो आश्चर्य की बात है कि वे अपने पूर्व इतिहास को अपनी प्राचीन भूमि छोड़ने की बात को बिल्कुल ही भूल गये। अध्यापक हापिकनस का मत हैं कि अधिकांश वेदमन्त्रों की रचना उन देशों में हुई थी जो पश्जाब के पूर्व में हैं। तब यह कैसे कहा जा सकता है कि प्राचीन श्रार्घ्य, सिन्धु नदी को जिसे वे उस समय समुद्रवत् ही समकते थे, पार करके बाहर से भारत में आये ? वेदों से यह प्रकट नहीं होता कि भारतीय आय्यों को कभी सिन्धु पार करना पड़ा । उस काल के श्रारम्भ में और उससे पहले भी मध्य-एशिया का कुछ खएड जल के भीतर मम्न था श्रौर भारतवर्ष एक द्वीप के सदृश था। बर्ख्यवस्तान श्रौर ब्रह्मदेश पानी में डूबे हुए थे। सिन्धु साधारण नदी की तरह नहीं, किन्तु समुद्र की तरह थी। उस समय वहीं जाति भारत में आने का साहस कर सकतो जिसे श्रीर कहीं ठिकाना न होता और जिसके ऊपर कोई बड़ी भारी विपत्ति पड़ो होती।

यदि यह कहा जाय कि आर्थ्य लोग हिमाजय के किसी दर्रे से होकर आये होंगे तो यह बात भी ठोक नहीं माळ्म होती। ऐसी हालत में काश्मीर उनके रास्ते में अवश्य पड़ता। अतएव ऐसे रमणोक स्थान को वे अपना उपनिवेश अवश्य बनाते। परन्तु आर्यों के जितने प्राचीन प्रन्थ हैं उनमें काश्मीर का जिक्क तो दूर रहा, उसका नाम तक नहीं है। आर्थ्य लोग पीछे से काश्मीर में

जा बसे थे; पहले उन्हें उसको कुछ भी खबर न थी। उन प्रन्थों में जो वेदों से पीछे बने श्रानेक अन्यान्य देशों के नाम पाये जाते हैं। परन्तु, वेदों में भारत के बाहर का एक भी भौगोलिक नाम नहीं।

भिन्न भिन्न देशों की भिन्न भिन्न जातियों में कितने ही तद्भव श्रौर तत्सम शब्द, एक ही श्रर्थ में, व्यवहृत होते हैं। उन्हीं शब्दों के इतिहास के बाधार पर शब्द-शाख-वेत्ताओं ने यह परिणाम निकाला है कि प्राचीन काल में, श्रादिम श्रार्घ्य, एकही स्थान से कितने ही जत्थों में बंट कर, पृथ्वी के अन्य भागों में फैल गये। यदि ऐसा हुआ हो तो इसमें सन्देह नहीं कि अपनी प्राचीन भूमि छोड़ने के पहले ही श्रार्य्य लोग बहुत कुछ सभ्य हो चुके थे, क्योंकि जिन शब्दों से शब्द-शास्त्र-वेत्ता श्रपना यह मत पुष्ट करते हैं उनमें से कितने ही शब्द ऊँचे दर्जे की सभ्यता के सूचक हैं। आजकल की श्रसभ्य जातियों को भी थोड़ा बहुत दिशाओं का ज्ञान होता है। वे दिशास्त्रों के कुछ न कुछ नाम स्रवश्य रख लेती हैं । इसलिए मानना पड़ेगा कि सभ्य श्रार्थ्य-जाति ने, श्रपनी प्राचीन भूमि छोड़ने के पूर्व्वं, दिशाओं का नाम श्रवस्य कुछ न कुछ रख लिया होगा। परन्तु हम देखते हैं कि बात ऐसी नहीं है। जितनी आर्थ्य भाषायें, श्राज कल संसार में प्रचलित हैं उनमें दिशाश्रों के सूचक एक से शब्द नहीं। भारतीय अय्यों की भाषा में दिशाओं के नाम " उत्तर", " दक्षिए ", " पूर्व्व " और " पश्चिम " हैं । ये चारों शब्द और किसी भाषा में नहीं पाये जाते। यदि आर्य्य लोग बाहर से भारत में आये तो यह नहीं माना जा सकता कि

उन्होंने, भारत में आने के पूर्व, दिशाश्रों का कुछ नाम ही न रक्खा था, या उन्होंने दिशाओं का नाम रख तो लिया था, पर भारत में श्राते ही उन्होंने उन नामों को बदल डाला था। मिश्र के प्राचीन निवासियों ने दिशाश्रों के नाम नील नदी के प्रवाह के अनुसार गढ़े थे। "ऊपरी प्रवाह" से वे उत्तर का मतलब लगाते थे श्रीर "नीचे के प्रवाह" से दिल्ला का। यदि प्राचीन श्राय्यों द्वारा रक्खे गये दिशाश्रों के नामों का पता लग जाता तो उनके पूर्वनिवासस्थल की स्थित और उनका उसे छोड़ कर श्रागे बढ़ने का कुछ न कुछ पता भी अवश्य हो चल जाता।

लोगों का खयाल है कि सूर्योदय श्रीर सूर्यास्त के हिसाब से हमारे दिशा-सूचक शब्दों की रचना हुई। पूर्व श्रीर पश्चिम, इन दोनों शब्दों से सूर्योदय श्रीर सूर्यास्त का अर्थ लिया जा सकता है। परन्तु उत्तर श्रीर दक्षिण से सूर्य्य की गति का कुछ भी संबंध नहीं। यह भी सम्भव नहीं कि श्रादिम काल में दिशाश्रों के लिए जिन शब्दों का उपयोग किया गया हो उनका दिशाश्रों से कोई सम्बन्ध हो न रहा हो।

'उत्तर' शब्द का अर्थ है ऊँचा। 'उत्तर' शब्द के स्थान में 'उदीच्य' शब्द का भी प्रयोग होता है। उसका भी वही अर्थ है जो 'उत्तर' का है। भारतवर्ष के उत्तर में हिमालय पर्वत है। वह बहुत ऊँचा है। आर्य लोग जब और जहाँ से पहिले चले होंगे, हिमालय पर्वत के नीचे अवश्य पहुँचे होंगे तो हिमालय किसी तरह उत्तर दिशा में नहीं पड़ सकता। पुरातत्त्व-वेत्ताओं का मत है कि प्राचीन समय में, हिमालय के नीचे, उत्तर-पूर्व के कोने में, िकसी सभ्य जाति की बस्ती रही होगी। यदि हम यह मान लें कि भारत के दिच्चणी भाग से कोई जाति, हिमालय के नीचे, उत्तर-पूर्व्व के कोने में, जो बसी श्रौर वहाँ उन्नति करके देश के पश्चिमी भाग में, जहाँ की भूमि बड़ी ही उद्देश थी, जो फैली तो, हमें चारों दिशाश्रों के सूचक इन चारों शब्दों के अर्थ, भारत-भूमि की तत्कालीन स्थित के श्रनुसार, सममने में कोई दिक्कत नहीं पड़ती।

'दिच्ण' शब्द 'दक्ष' धातु से बना है। 'दच्च' का अर्थ है—'बढ़ना'। उसका अर्थ 'दाहिना' भी होता है, परन्तु इस अर्थ में वह पहले व्यवहृत न होता था। वैदिक काल में एक देवता का नाम भी दच्च था। वह अदिति का पिता था। इसिलए उसका दूसरा नाम 'आदित्य' भी था। 'आदित्य' शब्द के अर्थ हैं—निस्सीम हग्गोचर। जो लोग हिमालय के पूर्व्व से उत्तर की ओर गये होंगे उन्हें, आगे चल कर, उक्त पर्व्वत की ऊँचाई के कारण, अवश्य रुकना पड़ा होगा। इधर दच्चिण की ओर से भी लोगों के मुख्ड के मुख्ड आते रहे होंगे। उस समय, दिच्चण ही विस्तृत दिशा रही होगी और वहां लोगों का निवास भो अधिक रहा होगा। इसीस प्रत्यच्च किंवा हग्गोचर, परन्तु निस्सीम, विस्तार के कारण ही, उस समय उसका नाम 'आदित्य' पड़ा होगा। इसी प्रकार हिमालय की ऊँचाई के ख्याल से 'उत्तर'

की, श्रीर दिल्लाण दिशा के निस्सीम विस्तार के खयाल से 'दिल्लाण' शब्द की सृष्टि हुई होगी।

श्रोक श्रौर लैटिन भाषाओं में जो शब्द 'दक्ष'से मिलते जुलते से हैं उनके वही श्रर्थ हैं जो, श्राजकल, संस्कृत में, इस शब्द के होते हैं। परन्तु संस्कृत के 'दिन्त् ए' श्रौर जेन्द भाषा के 'दर्शन' शब्द के वही श्रर्थ हैं जिनका उल्लेख उपर किया गया है।

'पूर्व' शब्द के अर्थ ये हैं—'पहला'—'पहले का' और 'मृत-काल' का। यह शब्द 'नूतन' शब्द का प्रतिकूलार्थवाची है। 'पूर्व' और 'नूतन' का प्रयोग ऋग्वेद के पहले ही सूक्त की दूसरी ही ऋक् में हुआ है। इससे इन दोनों शब्दों का अन्तर अच्छी तरह प्रकट होता है। 'पश्चिम' का अर्थ है 'पुराना'। अब यदि हिमालय के उत्तर-पूर्व में रहने वाले लोग ही भारत के उत्तरी भाग में निवास करने वाले वैदिक ऋषियों के पूर्वज रहे होंगे, तो उनका उत्तर में बस कर 'पूर्वि' और 'पश्चिम' दिशाओं के नाम रखना सर्विया सार्थक था।

यदि यही मान लिया जाय कि दिशाओं का नाम सूर्य्य की गित के अनुसार ही रक्खा गया होगा, तो, फिर 'उत्तर' शब्द की ठीक व्याख्या नहीं हो सकती, और, साथ ही साथ, भारतीय लोगों के निर्दिष्ट किये हुए दिशाओं के नामों से उन जातियों की दिशाओं के नामों में कोई समानता नहीं पाई जाती जिनका प्राचीन सम्बन्ध हिन्दुओं से बतलाया जाता है। कृष्ण्यजुर्वेद में लिखा है:—

प्राचीनवंशं करोति देवो मनुष्या दिशो ब्यभजन्त।
प्राची देवा दिल्लां पितरः प्रतीचीं मनुष्या वदीचीं हदः॥
इससे अकट है कि प्राचीन लोग दिल्लां-दिशा हो से आगे बढ़े
थे। पूर्व्व में देवताओं का वास था। वे लोग जाकर उनसे मिले।
फिर जो निरे मनुष्य ही थे वे पश्चिम में सुख भोगने के लिए
गये। उत्तर में भी भीषण हद्र का राज्य था। ये सब बातें पूर्वोक्त
सिद्धान्त के। अच्छी तरह पुष्ट करती हैं।

य तो हुई मजूमदार महाशय का युक्तियां। श्रव उनके मत के विरोधी श्रायुक्त रामचन्द्र कं । प्रभू की बातें भी, संबेप में सुन बीजिए:—

मजूमदार महाशय का मत है कि भारतीय श्रार्थ्य कहीं बाहर से नहीं श्राये। सबसे बड़ी दलील जो वे श्रपने इस मत की पृष्टि में पेश करते हैं वह यह है कि जिन श्रन्य देशों और जातियों से भारतीय श्राय्यों का प्राचीन सम्बन्ध बताया जाता है उनके यहां वही या उनसे मिलते जुलते दिशा-सूचक शब्द नहीं हैं, जो भारतीय श्रायों के हैं। परन्तु बात ऐसी नहीं है। 'पूर्व्व' श्रौर 'दाच्य '-इन दो शब्दों से श्रन्य देशों में भी उन्हीं दिशाश्रां से मतलब है जिनके वे भारत में बोधक हैं। पारिसयों के प्राचीन श्रन्थ श्रवस्ता में 'पूर्व' शब्द का श्रथं है—'पहला' श्रथवा 'सब से पहले'। पारसी लोग हिन्दु श्रों की तरह सूत्र धारण करते हैं। वे लोग सूत्र को 'कुश्ती' कहते हैं। कुश्तो के उत्सव में जन्द- अवस्ता का एक मन्त्र पढ़ा जाता है, जिसमें " यौद्धानिम" शब्द

आता है। विद्वान लोग इस शब्द का अर्थ 'पहला' ही करते हैं। प्राचीन पारसी भाषा में पर, परवा, परवीं, परवीं ज, पौर्य्य, पौर्य्यनो आदि कितने हो शब्द हैं जिनसे ताराश्रों का अर्थ लिया जाता है, परन्तु बन्हीं ताराश्रों का जो सूर्य्य-मराइल में 'प्रथम' अर्थात् श्रेष्ठ सममे जाते हैं। संस्कृत के 'पूर्व'शब्द से इन शब्दों का धनिष्ठ सम्बन्ध मालुम पड़ता है।

मजूमदार महाशय स्वयं स्वीकार करते हैं कि 'दिच्ण 'का जन्द रूप 'दार्शन 'है। वे यह भी मानते हैं कि लैटिन श्रीर ग्रीक भाषात्रों में भी उसके सदृश श्रीर उसीके श्राधुनिक अर्थों के जैसे अर्थ रखने वाले शब्द मौजूद हैं। यदि ऐसा है तो, क्या यह संभव नहीं कि लैटिन और मीक भाषाओं के इन शब्दों के ऋर्थ, प्राचीन काल में, वही रहे होंगे जो इस समय संस्कृत में थे ? रोमन, शीक, इड आदि योरोप की शचीन जातियों में प्रदित्तिगा की प्रथा जोरों पर थी। प्राचीन गैलिक भाषा में इस प्रथा को " डीजिल " श्रौर रोमन भाषा में 'डेक्सट्रेटिस " कहते थे। 'डोजिल ' शब्द की धातु गीज के अर्थ हैं—' दिचए ' तथा 'दक्षिण दिशा'। प्राचीन आयरिश शब्द 'डेस,' वेल्श शब्द ' डेहौ,' लैटिन शब्द ' डेक्स्ट्रा,' ग्रीक शब्द ' डेक्सियस ' श्रादि भी इसी अर्थ के बोधक हैं। इन में संस्कृत-शब्द 'दक्षिण का बहुत कुछ सादृश्य है और इनके अर्थ भी इसके आधुनिक श्चर्य से मिलते जुलते हैं।

मजूमदार महाशय का यह कहना भी ठीक नहीं कि प्राचीन

मार्थं दिच्या से चल कर उत्तरी भारत में पहुंचे। उनके इस कथन का समर्थन किसी भो प्राचीन ऐतिहासिक कथा से नहीं होता। कुरु श्रौर पाञ्चाल नाम की श्राय्यंजातियां उत्तरी भारत हो की थीं। उत्तर-कुरु और उत्तर-पाञ्चाल के नाम से ही पुकारी जाती थीं। उपानिषदों से यही पता चलता है कि उत्तर-कुर-जाति का निवास हिमालय-पर्व्वत माला के उत्तर में था। ऋग्वेद में 'पूर्व्व-देव' शब्द है। जिस मन्त्र में यह शब्द द्याया है उसका अर्थ है—" पूर्व्वी देवों ने पाश्चात्य देवों की रीति का अनुसरण किया, जिससे वे समृद्धिशाली हो गये "। भाष्यकारों ने पूर्व-देव, का अर्थ 'असुर 'किया है। श्रमर-कोश के रचयिता ने भी इस संयुक्त शब्द के यहां अर्थ किये हैं। इससे स्पष्ट है कि पूर्व्व में श्रसुरों का निवास था, जिन्होंने पश्चिमी देवों से सभ्यता सीखी। जब पूट्वं में ऋसुर रहते थे तब मजूमदार महाशय का यह कहना कैसे मान लिया जाय कि भारतीय श्रार्थ्य पूर्व्व से पश्चिम की श्रार गये।

सूर्य्य की गति के अनुसार ही दिशाओं के नाम रक्से गये थे। यह बात ऋग्वेद, मगडल १, सूक्त ५५, मन्त्र ३ सं स्पष्ट है—

पूर्वोमनु प्रदिश पार्थिवानामृतून् प्रशासिद्धद-धावनुष्ठु । अर्थात्—ऋतुओं की रचना करके वह (सूय्ये) पृथ्वी की पूर्वादि दिशाओं की रचना करता है। अतएव मजूमदार महाशय की कल्पना समीचीन नहीं जान पहती।

नवंबर के मार्डर्न-रिन्यू में मजूमदार महोदय ने प्रभू- महा-

शय की इस खरहडनात्मक अलोचना पर एक नोट प्रकाशित कराया है। उसमें आपने प्रभू-महाशय के कोटि-क्रम का विरोध न करके केवल इतना ही लिखा है कि ईरानियों के विषय में भी आपने एक लेख लिखा है। यदि वह प्रकाशित हो जाता तो प्रभु महाशय को अपना लेख लिखने का कष्ट न स्ठाना पड़ता। परन्तु अस्वस्थता के कारण वे अब तक उसे प्रकाशित नहीं कर सके। आप के इस कथन से सूचित होता है कि ईरानियों के विषय में अपना मत प्रकट करके आप अपनो कल्पना का सामश्वस्य सिद्ध करने के लिए तैयार हैं।

[जनवरी १६१३

## ४-त्राय्थें का त्रादिम-स्थान

पूना के " केसरी " नामक प्रसिद्ध साप्ताहिक पत्र के सम्पादक पंडित बाल गङ्गाधर तिलक, बी० ए०, एल-एल० बी० को लोग जितमा उनकी विद्वत्ता के कारण जानते हैं उससे अधिक उनको उनके दुर्भाग्य के कारण जानते हैं। जब पहले पहल "केसरी" का जन्म हुआ था तभी एक मान-हानि के मुकदमे में फँसने से उनको कई महीने कारागार-वास करना पड़ा था। १८९० ईसवी में "शिवाजी के उद्गार" शीर्षक कविता प्रकाशित करने पर उनके ऊपर जो आपत्ति श्राई उससे उनका नाम प्रायः सारे भारत-वर्ष भर ही में नहीं, किन्तु विलायत तक में हुआ। इस आपित में कुछ श्रंश से उद्धार पाने में तिलक जी की विद्वता हो उनकी सहायक हुई। वैदिक साहित्य के वे अगाध पंडित हैं, दूसरे देशों के साहित्य में भी उनकी पारदर्शिता कम नहीं है। इस विपत्ति के पाँच सात वर्ष पहिले उन्होंने "श्रोरायन" (Orion or Researches in the Antiquity of the Vedas ) नामक एक पुस्तक लिखो थी। श्रोरायन का अर्थ है " श्रप्रहायण "। इसमें उन्होंने वैदिक मन्त्रों को प्राचीनता का प्रतिपादन किया है और ईसा के ६००० वर्ष पहिले की बातें उन्होंने वेदों में सिद्ध की हैं। इसी पुस्तक पर छुन्ध हो कर अध्यापक मोत्तमूलर ने उनको,

Manusch of Section 1 1 12

जब वे पूर्वोक्त विपत्ति में पड़े थे तब, अपना सम्पादित किया हुआ ऋग्वेद भेजा और उनकी सिफ़ारिश महारानी विक्टोरिया तक से की। इसके कुछ ही दिन पीछे ब्रिटिश गवर्नमेएट ने उनको आपत्ति- मुक्त कर दिया। परन्तु तिलक महाशय के समान दुर्देवप्रस्त शायद हो कोई दूसरा मनुष्य हो। एक के अनन्तर एक आपत्ति उनको घेरे ही रहती थी। इस समय भी वे एक वसीयतनामे के मगड़े में फँसे हैं। इसीलिए हम कहते हैं कि उनकी विद्वत्ता के कारण उनको विद्वान ही विशेष जानते हैं, परन्तु दैवदुर्विपाक- जनित उनकी आपदाओं के कारण उनको सभी जानते हैं।

विद्वानों का पहिले यह अनुमान था कि ऋग्वेद के प्राचीन से प्राचीन मन्त्र कोई ३००० वर्ष से अधिक पुराने नहीं हैं। परन्तु "ओरायन" में तिलक महाराय ने यह सिद्ध कर दिखाया कि वैदिक ऋचाओं की रचना ईसा के ४,५०० वर्ष पहले और ब्राह्मण प्रन्थों की रचना ईसा के २,५०० वर्ष पहले ही हो चुकी थी। उनके मत में वेद और ब्राह्मण इससे अधिक पुराने नहीं हैं। उन्होंने लिखा है कि वैदिक काल में वासन्तिक विषुवत (वसन्त ऋतु का अहोरात्र-समत्व) अप्रहणी संक्रान्ति में हुआ करता था, परन्तु ब्राह्मण-काल में वही कृत्तिका में होने लगा था। इसी प्रमाण पर उन्होंने वेद और ब्राह्मणकाल का पूर्वोक्त अनुमान किया है। योरप और अमेरिका के विद्वानों ने पहले यह सिद्धान्त स्वीकार न किया, परन्तु उन्होंने जब विशेष गवेषणा की तब उनको भी "आरायन" के सिद्धान्त पर विश्वास आने लगा। इसका

फल यह हुआ कि वेदों की अधिक शाचीनता सिद्ध हुई। यहाँ तक कि अमेरिका के बोस्टन-विश्वविद्यालय के सभापति डाक्टर वारन ने एक पुस्तक कि लिख कर यह अनुमान किया कि मनुष्य-जाति का आदिम निवास उत्तरी ध्रुव के आस पास था और वहीं हिन्दू तथा पारसियों का स्वर्ग कहलाता था।

तिलक महोदय ने "श्रोरायन" में जो कुछ कहा है उसकी श्रुत्तृष्ट्विएक नये श्रॅगरेजी शंथ में उन्होंने की है। उसका नाम है—Arctic Home in the Vedas अर्थात् उत्तरी ध्रुत्र में रहने का वेदों में प्रमाण। यह श्रमी कुछ ही दिन हुए प्रकाशित हुआ है। इसमें जो बातें कही गई हैं उनके कुछ श्रंश का श्रुत्तमोदन डाक्टर वारन ने पहले ही से कर रक्खा था जैसा कि उपर कहा गया है। डाक्टर वारन ने यह श्रुत्तमान किया था कि श्रादिम श्राप्ये उत्तरी ध्रुत्र के श्रास पास रहते थे श्रौर वही पीछे से स्वर्ग के नाम से प्रसिद्ध हुआ। परन्तु इस बात को सप्रमाण सिद्ध करने का पुण्य तिलक ही के भाग्य में था। यह पुस्तक तिलक को उद्घट विद्वत्ता और सुतीक्ष्ण बुद्धि का उत्कट प्रमाण है। इसकी पढ़ कर बड़े बड़े विद्वानों ने प्रन्थकर्ता की सहस्र मुख से प्रशंसा

Paradise found on the Cradle of the Human Race at the NorthPole.

<sup>†</sup> इलाहाबाद के म्युग्रर सेंट्रल कालेज के प्रधान श्रध्यापक डाक्टर थोबो तिलक के इस सिद्धान्त को सच्चा नहीं समक्रते। श्रापने एक व्याख्यान में ऐसा ही कहा है। परन्तु जब तक डाक्टर साहब इस सिद्धान्त का प्रमाण-पूर्वक खरडन न करें तब तक डनका कथन स्वीकार नहीं किया जा सकता।

की है। औरों को तो बात ही नहीं "पायनियर" तक ने इसके स्तुति पाठ में अपना एक स्तम्भ खर्च किया है। पहली बार, तिलक के साथ जब उनके मित्र गोपाल गगेश आगरकर, एम॰ ए॰, कारागार-वासी हुए थे तब उन्होंने कारागार ही में एक पुस्तक लिखी थी। सुनते हैं, तिलक ने भी यह नई पुस्तक, इस बार, जेल में आरम्भ की थी और उसकी बहुत कुछ सामगी उन्होंने वहीं इकट्ठी की थी। वहाँ के कठिन परिश्रम के अनन्तर ओ समय उनको मिलता था उसमें वे बैदिक साहित्य से प्रमाश संग्रह करते थे।

श्रसामान्य-बुद्धि-वैभव-शालो पुरुषों की सभी लीलायें असा-मान्य होतो हैं। बड़ी बड़ी श्रापत्तियों में भी उनका चित्त चञ्चल कि नहीं होता; उनकी बुद्धि पूट्यंवत् बनी रहती है; वे ज़रा भी धैर्य-च्युत नहीं होते। तिलक महाशय इसके प्रत्यक्त प्रमाण हैं।

तिलक ने अपनी इस नई पुस्तक में यह सिद्ध किया है कि आदिम आर्थ्य मेरु-प्रदेश, अर्थात् उत्तरी ध्रुव, के आस पास ही रहा करते थे। इस अनुमान के सिद्ध करने के लिए उन्होंने वेदों से. पारिसयों की धर्म पुस्तक अवेस्ता से, और प्राचीन धीक लोगों के यहाँ प्रचलित गाथाओं से प्रमाण उद्धृत किये हैं। उनके लेखनकौशल, उनकी प्रमाण-चयन-प्रणाली, उनकी तर्कना-पद्धित को रेख कर आश्चर्य होता है। उन्होंने अपने मत को इस योग्यता से प्रतिपादित किया है कि उसे स्वीकार करने में बहुत हो कम सन्देह किया जा सकता है। किस अकाट्य युक्ति से उन्होंने

आय्यों का आदिम स्थान उत्तरी ध्रव में निश्चय किया है, उसका कुछ आभास हम यहाँ पर देना चाहते हैं। परन्तु उत्तरी ध्रव में रहने का नाम सुनते ही आश्चर्य होता है और इस बात पर विश्वास नहीं आता। जो प्रदेश सर्वथा हिमाच्छन्न, जहाँ जल और थल में कुछ भी भेद नहीं, सभी हिममय; जहाँ डाक्टर नानसेन के दृढ़ से दृढ़ जहाज वर्ष की चृहानों से टकरा कर दूटने से बचे: वहाँ वास! यह बिलकुल ही असम्भव जान पड़ता है; परन्तु यदि मेरु-प्रदेश में आय्यों का वास न माना जाय तो वेदों के अनेक मन्त्रों का ठीक ठीक अर्थ हो नहीं लग सकता। अतएव आज कल के इस बर्फ से ढके हुए देश में किसी समय आय्यों का निवास लाचार होकर मानना हो पड़ता है।

सूर्य्य की गित के हिसाब से पृथ्वी के उत्तरी गोलाई के निरक्ष-गृत से ६६ और ९० श्रंश के बीच का प्रदेश हिम-मण्डल कहलाता है। वह सदैव बर्फ से श्राच्छन्न रहता है। लापलेंड और साइबेरिया का कुछ भाग इसी मण्डल के श्रन्तर्गत है। इस में प्रायः लाप जाति के मनुष्य बसते हैं। इस समय वहाँ जितना शीत पड़ता है, किसी समय, इससे भी श्रिधक पड़ता था। यहाँ तक कि बर्फ की निद्यों बड़े वेग से वह निकलती थीं श्रीर उनके प्रवाह में पड़ कर देश के देश उजाड़ होकर उनके नीचे दब जाते थे। इस हिम-प्रलय का प्रमाण वर्तमान हाथो का प्रितामह ममोथ ( Mammoth ) नामक ऐरावत है। इस समय यह जीव पृथ्वी में नहीं रह गवा। परन्तु साइबेरिया में इसके

सैकड़ों ऋस्थि-पञ्जर वर्फ में गड़े हुए पाए गये हैं । किसी किसी ऐरावत के शरीर में मांस और चमड़ा भी पूर्ववत् पाया गया है। ये जीव हिम-प्रवाह के समय प्रवाह में **पदकर जमीन में** गड़ गये थे। इसके सिवा भूगर्भ-विद्या के जानने वालों ने हिम-प्रलय के और भी कई प्रमाए पाये हैं। पहले प्रलय काे हुए न माछ्म कितने हजार वर्ष हुए। इसके अनन्तर और भी कई हिम-प्रलय हुए हैं। इस ऐरावत के दांतों में उसका चित्र भी खोदा हुआ मिला है। चित्र निःसंशय मनुष्य ही के द्वारा खींचा गया होगा। फिर, मिश्र देश में कोई आठ हजार वर्ष की पुरानी क़बरें मिली हैं। उनके भीतर से पत्थरों के हथियार, कई प्रकार के बर्तन श्रीर मनुष्यों के सकेश श्रास्थ-पञ्जर आदि निकले हैं। इन बातों से सिद्ध है कि जो लोग मानव-जाति की उत्पत्ति ईसा के चार ही पांच हजार वर्ष पहिले मानते हैं उनका मत सर्वथा अमाह्य है। ईसा के कम से कम आठ इजार वर्ष पहले ही मनुष्यों की सृष्टि हो चुकी थी।

तिलक महाराय, अपनी इस नई पुस्तक में, कहते हैं कि पूर्वोक्त हिम-प्रलय के समय पुराने आर्थ हिम-मण्डल की छोड़ कर, कुछ दक्षिण की ओर चले आये थे। वहां आने के कई हजार वर्ष पहले वे मेरु-सन्निहित देश (Arctic Region) अर्थात् उत्तरी ध्रुव के निकट रहते थे। उस समय उस प्रदेश में चिरकाल शरद ऋतु रहती थी। जब शीत का आधिक्य आर्थीत् हिम-प्रलय हुआ तब उन्होंने वह देश छोड़ दिया। हिम-प्रलय होने पर मेरु-प्रदेश

मानव-जाति के रहने योग्य न था। श्राय्यों के दिल्लाण की श्रोर चले आने पर; फिर भी हिमके कई खराड-प्रलय हुए। इस कारण आय्यों को धीरे धीरे वह देश भी छोड़कर श्रीर नीचे, दिल्लाण की श्रोर, बढ़ आना पड़ा। तिलक के मत में श्रान्तिम हिम-प्रलय हुए १०,००० वर्ष हुए, और कोई ६००० वर्ष ईसा के पहले श्राय्यं-गण मध्य एशिया में रहने लगे थे।

श्रीमान् तिलक ने श्राय्यों के मेरु-प्रदेश में रहने का जो सिद्धान्त निकाला है उसके अब संचिप्त प्रमाण सुनिए—

वेदों में उत्तरी-ध्रव सम्बन्धी जो बात हैं वे तो हैं ही, पारसियों की धर्म्मपुस्तक अवेस्ता में यह बात श्रिधक स्पष्टता से लिखी है कि "एरायन वायजो" ( Airyana Vaejo ) श्रर्थात् आर्ट्यों का स्वर्ग-लोक एक ऐसे प्रदेश में था जहां वर्ष में एकही बार सूर्योंदय होता था। इस स्वर्गलोक को बर्फ की वर्षा ने नाश कर दिया। इस लिए उसे छोड़कर श्रार्थ्य लोग दिच्या की श्रोर चले आये। वेद और अवेस्ता के कितने ही वचन इस बात की साह्ती देते हैं कि हिम-प्रलय के पहले मेरुप्रान्त में बहुत कम जाड़ा पड़ता था। वहां एक प्रकार का सदा वसन्त रहता था। स्पिट्जबर्गन के समान स्थानों में, जहां, इस समय नवम्बर से मार्च तक, सूर्य्य चितिज के नीचे रहता है, उस समय ऐसे लता-पत्र श्रौर घास-पात उगते थे जो आज कल न बहुत सर्द और न बहुत गर्म जल-वायु वाले देशों ही में होते हैं। इसके सिवा: खगोल-विद्या-विषयक कुछ बातें पेसी हैं जो मेरु-प्रदेश में एक विशेष रूप में पाई जाती हैं। इन

विशेष बातों का उल्लेख यदि वेदों में मिले तो उससे यह निविवाद सिद्ध हो जाय कि वैदिक ऋषि उस प्रदेश से परिचित थे और इनके पूर्वज, किसी समय वहां रहते थे।

उत्तरी ध्रुव में आकाश-मगडल सिर के उपर घूमता हुआ जान पड़ता है। यह उत्तरी ध्रुव की खगोल-सम्बन्धिनी एक विशेष बात है। उसका वर्णन वेदों में विद्यमान है। उनमें आकाश के घूमने की उपमा चक्के (पहिए) से दी गई है, और लिखा है कि यह दिव्य मगडल मानों एक धुरी के उपर रक्खा हुआ घूम रहा है।

इन्द्राय गिरो श्रनिशित सर्गा श्रयः प्रेरयं सगरस्य बुध्नात । ये श्रक्तेणेव च क्रिया शचीभिर्विष्वक्तस्तम्मपृथिवीमुत्तद्याम् ॥ ( ऋग्वेद, मण्डल १०, सूक्त ८६, मन्त्र ४)

इसमें यह कहा गया है कि इन्द्र अपनी शक्ति से पृथ्वी और खाकाश को इस प्रकार अलग अलग थामे हुए है जैसे गाड़ी के होनों चक्कों को उसका धुरा थामे रहता है। तिलक का कथन है कि आकाश का चक्रवत् अमण मेरु-प्रदेश की खबस्था का सूचक है। इस देश के संस्कृत-साहित्य में यह बात ठौर ठौर पर पाई जाती है कि देवताओं की दिन-रात छः महीने की होती है। यह बात पुराशों में भी लिखी है, महामारत में भी है, और ज्योतिष के सिद्धान्त-प्रनथों में भी है। पुराने ज्योतिषयों ने मेरु-पर्वत को पृथ्वी का उत्तरी ध्रव माना है, और सूर्य्य सिद्धान्त में लिखा है—

मेरी मेषादिचकाधे देवाः परवन्ति भास्करम् ।

द्याप्तरेर, श्लोक देश

श्चर्थात् मेरु में मेषादि-चक्रार्द्धगामी सूर्य का देवता सदा देखते हैं।

यदि आर्थों के पूर्वज कभी उत्तरी ध्रुव में रहते थे तो उनके देवता भी निःसन्देह वहीं कहीं रहते रहे होंगे। प्राचीनों पर नवीनों की विशेष श्रद्धा होती है। इस समय हम लोग प्राचीन ऋषिमुनियों को देवताओं से कम नहीं सममते। अतएव सर्वथा सम्भव है कि वैदिक आर्थों ने अपने पूर्वजों को देवता माना हो।
अब मनुस्मृति का एक प्रमाग्य सुनिए—

दैने राज्यहनी वर्षे प्रविभागस्तयोः पुनः। श्रहस्तत्रोदगयनो रात्रिः स्यादक्षिणायनम्॥

**७० १, श्लोक ६७** 

अर्थात् मनुष्यों का एक वर्ष देवतात्रों के एक दिन-रात के बराबर है। इन दोनों का फिर इस प्रकार विभाग किया गया है—
सूर्य का उत्तराधिमुख-गमन दिन है और दिचिणाभिमुख-गमन
रात । महाभारत में तो सुमेरु का बहुत अन्छा और स्पष्ट वर्णन
है। वनपर्व के १६३ और १६४ अध्वायों में अर्जन के सुमेरु-पर्वत
पर जाने का विस्तृत वर्णन है। बहां लिखा है—

एनं त्वहरहर्मेरं सूर्याचन्द्रमसौ ध्रुवम् । प्रदक्षिणमुपाष्ट्रत्य कुरुतः कुरुनन्दन् ॥ ज्योतीषि चाप्यशेषेण सर्वाप्यनय सर्वतः । परियान्ति सहाराज गिरराज-प्रवृक्षिणम् ॥ ४० १६३, रस्तोक ३७-६८ सूर्य्य श्रीर चन्द्रमा प्रति दिन बाई से दाहिनी श्रीर की, सुमेरु की प्रदित्तणा करते हैं; तारागण भो ऐसा ही करते हैं। थोड़ो दूर पर फिर लिखा है—

स्वतेजसा तस्य नगोञमस्य महोषधोनाञ्च तथा प्रभावात् । विभक्तभावो न बभूव कश्चिदहोनिशानां पुरुषप्रवीर ॥ श्व० १६४, श्लोक ८

अपनी दोप्त श्रीर महीषिधयों से सुमेरु-पर्वत श्रन्धकार को यहां तक जोत लेता है कि रात श्रीर दिन का भेद ही नहीं रह जाता। आगे लिखा है—

× × ×

वभूव रात्रिर्दिवसश्च तेषां सम्बन्सरेणेव समानरूपः ॥ अ, १६४०, श्लोक १३

वहाँ के रहने वालों का रात-दिन मिला कर हम लोगों का एक वर्ष होता है। इन प्रमाणों से यह सिद्ध है कि महाभारत के समय उसके रचयिता को उत्तरी-ध्रुव का ठीक ठोक झान था। सुमेर की दीप्ति का जो उल्लेख है उससे, बहुत करके, मेरुज्योति (Aurora Borealis) से अभिप्राय है। यह ज्योतिर्माला उत्तरी ध्रुव ही में देख पड़ती है। ये बातें ऐसी हैं जो ज्योतिष शास्त्र सम्बन्धिनी गणना, अर्थात् गण्यित, द्वारा नहीं जानी गई होंगी, क्योंकि उस समय ज्योतिष-विद्या की इतनी उन्नति नहीं हुई थी। बिना ऑख से देखे, अथवा जिसने देखा है उससे सुने, इनका इतना, विशुद्ध झान नहीं हो सकता। तैतिरीय ब्राह्मण में तो स्पष्ट लिखा है कि

जिसे हम वर्ष कहते हैं वह देवताओं का एक दिन है, (३,९,२२, १) पारिसयों की अवेस्ता में भी ठोक एक ऐसी ही उक्ति है।

उत्तरी ध्रुव में चैत्र से भादों तक त्र्यविराम दिन रहता है, त्रीर श्राश्विन से फाल्गुन तक श्रविराम रात रहती है। यह ९० अन्तांश की बात है। वहां रात के आरम्भ और अन्त में, ५२ दिन तक, बराबर उपःकाल रहता है। ८९ श्रज्ञांश से नीचे के भू-भाग में क्रम क्रम से इस परिणाम में श्रन्तर पड़ता जाता है। यहां पर यह शंका हो सकती है कि जहां ६ महीने रात रहती है वहां मनुष्य कैसे रह सकता है। इसका समाधान बहुत सरल है। पहले तो ऐसे स्थानों में, चार महीने के लगभग, तड़का ( उष:काल ) रहता है। गरिमयों में पांच बजे प्रातःकाल श्रीर सात बजे सायंकाल जितना उजियाला रहता है उतना ही वहां रहता है। श्रतएव कोई सांसारिक काम, उस समय, रुक नहीं सकता। फिर जो दे। महीनें रात रहती है उसमें मेरु-ज्योति का बहुत ही मनोमोहिक प्रकाश होता है। मेरु-प्रदेश में भ्रमण करने वाले डाक्टर नान्सेन ने मेरु-ज्योति (Aurora Borealis) का बड़ा हो विलक्त्रण वर्णन किया है। उन्होंने लिखा है कि " उसकी शोभा श्रीर आभा का वर्णन शब्दों द्वारा किया जाना सर्वथा श्रसम्भव है। वह अन्त-हित प्रकाशपुष्त है। बिना देखे उसकी सुन्दरता का श्रनुमान मनुष्य को स्वप्त में भी नहीं हो सकता। वह आकाश में नृत्य सा किया करती है। वह कभी कभी तेजामय सूर्याकृति धारण करके सिर के ऊपर भांति भांति के खेल से करती है।" अतएव, रात

में जहाँ ऐसा अलौकिक प्रकाश होता है उस देश को मनुष्य-निवास के सर्वथा योग्य सममना चाहिए। इसमें कोई सन्देह नहीं। डाक्टर नान्सेन के अनुसार तो मेरु-प्रदेश के समान रम-णीय और देश ही नहीं। फिर जिस समय आर्यगण वहां रहते थे उस समय वहां उतना शीत न पड़ता था। शीत कुछ था अवश्य, परन्तु वसन्त ऋतु का साथा। शीत ही के कारण, अनुमान होता है, प्राचीन आर्य हवन करने लगे थे। उनके अग्न-होत्री और हवन-प्रिय होने का यही कारण जान पड़ता है। दीप-दान इत्यादि की प्रथा भी इसी कारण से प्रचलित हुई जान पड़तीं है। दोपक का उपयोग रात ही में होता है। दिन में किसी देवता को दीप दिखलाना और न दिखलाना बराबर है।

प्रति वयं विषुव-वृत्त से उत्तर २४ श्रंश श्रीर दक्षिण भी उतने ही श्रंश तक सूर्य का आवागमन होता है। वैदिक काल में जब सूर्य विषव-वृत्त से उत्तर को जाता था तब उसे उत्तरायण संज्ञा प्राप्त होती थी; श्रीर जब वह उस वृत्त से दिच्चण को गमन करता था तब वह दिच्चणायन कहलाता था। उसी उत्तरायण का नाम वेदों में देवयान श्रीर दिच्चणायन का पितृयान है। इस देवयान श्रीर पितृयान का ऋग्वेद-संहिता में अनेक बार उल्लेख आया है। एक उदाहरण लोजिए—

प्र-मे पन्था देवयाना श्रद्धश्यन्तमर्घन्तो वसुभिरिष्क्रतासः अभूदु केतुरुषसः पुरस्तात्प्रतीव्यागाद्धि हर्मेन्यः॥ मं० ७, सूक्त १६, मंत्र २। मर्थात् देवयान-मार्ग हमको देख पड़ने लगा; उषा का केतु (पताका) पूर्व दिशा में चदित हो गया। देवयान का उलटा पितृयान है; उसका भी उल्लेख ऋग्वेद में है, यथा:—

परं मृत्यो श्रमुपदे हि पन्था यस्ते स्व इतरो देवयानात्। चक्षुष्मते श्ररावते ते त्रवीमि मा नः प्रजां रीरिषो मोत वीरान् मण्डल १० सूक्त १८, मन्त्र १

इसमें " देवयानात् इतरः " इन शब्दों से पिष्टयान अर्थ लिया गया है; क्योंकि देवयान का उल्टा पितृयान ही हो सकता है। यहां पर पितृयान मृत्यु का मार्ग माना गया है। जब देवयान का आर-म्भ उषा त्रर्थात् प्राप्तःकाल से होता था, तब पितृयान का त्रारम्भ सायङ्काल से होना हो न्नाहिए। इसलिए तिलक महाशय का अनुमान है कि देवयान से वैदिक ऋषियों का आशय दिन और **पितृयान से रात का था । इन दो भागों में, उस समय, वर्ष विभक्त** था। यह लच्चण मेरु-प्रदेश में तब भी पाया जाता था और श्रव भी पाया जाता है। पारसियों के धर्म-प्रंथ में भी यही बात लिखी है। वहाँ उसका श्रीर भी स्पृष्ट वर्णन है। लिखा है कि " जिसको वर्ष कहते हैं उसको वे लोग एक दिन मानते हैं। वहां पर चन्द्र, सूर्य्य आदि वर्ष में एकही बार उदित और अस्त होते हैं और एक दिन एक वर्ष के समान जान पड़ता है।" इससे अधिक स्पष्ट मेरु-प्रदेश का वर्णन और क्या होगा ? दक्षिणायन सूर्य हो का नाम पितृ-यान है। पितृयान में मरना अशुभ माना गया है। इस लिए भीष्म शुरशय्या पर बहुत दिन तक पड़े पड़े, मरने के लिए,

देवयान की प्रतीचा करते रहे। पितृयान में वरावर ६ महीने तक रात रहती थो। रात में मृतकों का दाह-कार्य अच्छी तरह नहीं हो सकता। इसीलिए इस काल में मरना चुरा माना गया है। इससे हजारों वर्ष की पुरानी रूढ़ि का चिन्ह, अब तक, इस देश में विद्यमान है। अब यहां यद्यपि केवल १२ घएटे की रात होतो है, तथापि रात में चिता दाह नहीं होता। यह रीति उसी प्राचीन वैदिक रीति की सूचक है।

वैदिक साहित्य में लम्बी उपात्रों का भी वर्णन है। जैसे पहले

हम एक जगह लिख आए हैं, उत्तरी ध्रुव में लगभग दो महीने तक उषा अर्थात प्रातःकाल रहता है। ऐतरेय ब्राह्मण में लिखा है कि "गवामयनम्" सब्र में होता (हवन करने वाला) उपःकाल रहते रहते, एक हजार ऋक् पाठ करता था। आश्वलायन और आपस्तम्म ने तो यहां तक कहा है कि सूर्योद्य के पहले ही वे ऋग्वेद के समय दश मण्डलों की आष्टित करेंगे। इससे सिद्ध है कि उस समय बहुत देर में सूर्योद्य होता था। ऋग्वेद के सातवें मण्डल के ७६वें सूक्त के अन्तर्गत तीसरे मन्त्र में लिखा है "सूर्योद्य के पहले बहुत दिन थे; उन दिनों में हे उषा, तुम सूर्य की और जाती थी"। यहां पर देखिए, बहुत काल-ज्यापिनी उषा का स्पष्ट उल्लेख है। ऐसी उषा केवल उत्तरी ध्रुव में होती है; अन्यत्र नहीं।

जैसे प्रमाण ऊपर दिये गये हैं वैसे अनेक प्रमाण तिलक ने अपने अपूर्व-पारिडत्यपूर्ण प्रनथ में दिये हैं। वेदों से, ब्राह्मणों से, पुराणों से, ज्योतिष के सिद्धान्त-प्रनथों से, पारसियों के धर्म-प्रनथ

से और श्रीक लोगों की प्राचीन गाथाओं से उन्होंने ऐसे अनेक वचन उद्भृत किये हैं जिन से निर्विवाद सृचित होता है कि किसी समय हम लोगों के पूर्वज मेरु-प्रदेश में रहते थे। यहां नहीं, भूगर्भविद्या के अखराडनीय सिद्धान्तों द्वारा उन्होंने यह भी प्रायः सिद्ध कर दिया है कि मानवसृष्टि का आरम्भ हुए अनन्त काल व्यतीत हुआ। पहले हिम-प्रलय के पूर्व्व प्राचीन आर्थ्य उत्तरीय ध्रुव के ठीक आस पास रहते थे और अन्तिम खराड-प्रलय हुए कोई १०००० वर्ष हुए।

यहां पर एक राङ्का होती है कि यदि श्रादिम श्रार्थ्य मेरु-प्रदेश में रहते थे; श्रौर वेदों में जो श्राकाश-मण्डल, चन्द्र-स्यूर, दिन-रात श्रौर उपा श्रादि का वर्णन है वह ।यदि उसी प्रदेश का है, तो उन्होंने वेदों में कहीं इस बात का उल्लेख क्यों नहीं किया। विचार करने का विषय है कि हम लोगों को जब सौ पचास वर्ष को बात स्मरण नहीं रहती; जब हम, इस समय भी इतिहास की बड़ी बड़ी घटनाश्रों को भूल जाते हैं, जब हम श्रपने पूर्वजों के नाम तक कभी कभी नहीं बतला सकते, तब यदि हजारों वर्ष पहले के श्रपने निवास स्थान के श्रार्य भूल जायँ तो क्या श्रारचर्य हैं!? फिर, वे एक प्रकार से भूले भी नहीं। वंशपरम्परा से जो कुछ उन्होंने सुन रक्खा था उसे उन्होंने वैदिक साहित्य में सिन्नविष्ट भी कर दिया। देवरूपी श्रपने पूर्वजों के दिन-रात श्रीर सायं प्रातः आदि का थोड़ा बहुत वर्णन करने में वे नहीं चूके।

हजारों वर्ष से हम लोग वेदाध्ययन करते आये हैं; परन्तु उनके अध्ययन द्वारा आय्यों के आदिम स्थान का पता, आज तक, कोई

नहीं लगा सका। उसका श्रेय तिलक के लिये था; वह उनकी आब प्राप्त हुन्त्रा। यदि इस बात का प्रमाखकर्त्ता कोई विलायती पंदिन होता तो उसकी कीर्ति न जाने कहां कहां श्रव तक फैल गई होती। माननीय तिलक इस श्रर्द्धशिश्वित भारत के वासी हैं; इसलिए **उनका यश उतना शीप्र न प्रसारित होगा। इसमें कोई** सन्देह नहीं कि उन्होंने अपनी तीव्र बुद्धि और गम्भीर गवेषणा से एक महत्त्र पूर्ण ऐतिहासिक तत्व का पता लगाया है। जो कोई उनके मन्म को पढ़ेगा वह अवश्य उनकी प्रशंशा करेगा। उनकी पुस्तक के। पढ़ कर श्रौर उनके प्रकारा परिश्रम का विचार करके, पढ़ने वाले के मन में एक अपूर्व भक्ति-भाव उदित होता है। ऐसे अनेक वैदिक मनत्र हैं जिनका आशय ठीक ठीक समम में नहीं आता। परन्तु तिलक महोदय के मत का प्रचार होने पर, उनकी पुस्तक से सम्बन्ध रखने वाले उन मन्त्रों का भाव सहज ही में स्पष्ट हो जायगा । पुस्तक-कर्चा ने इस पुस्तक के लिए बहुत कुछ सामग्री कारागार ही में एकत्रित कर ली थी। यह उनके लिये श्रीर भी प्रशासा की बात है। एक प्रकार से यह श्रच्छा ही हुआ जो उनकी राज-द्राड मिला। यदि ऐसा न होता तो इस अज्ञातपूर्व वैदिक तत्व का उद्घाटन भी न होता । खेद की बात है कि ऐसा प्रकारह पंडित, ऐसा वैदिक-तत्व दर्शी, ऐसा श्रमसिंहणु, ऐसा गवेषणा-धुरन्धर विद्वान इस तरह विपत्ति जाल में फँसता रहे !

## ५-शचीन मिश्र में हिन्दुत्रों की त्राबादी

बहुत लोगों का खयाल है कि प्राचीन काल के हिन्दू कूपमण्डूकवत् रहना बहुत पसंद करते थे। अर्थात् वे अपना घर छोड़
कर दूसरे देशों के जाने के बड़े विरोधी थे। पर यह खयाल भ्रममूलक है। न्यूयार्क, अमेरिका, के ए० डो० मार साहब ने "इंडियन
रिव्यू" में एक लेख लिखा है। उसमें उन्होंने सिद्ध किया है कि
साढ़े तीन हजार वर्ष पहले भारत-वासी व्यापार आदि के लिए
अन्य देशों में केवल आते जाते ही न थे; किन्तु वे मिश्र में जाकर
वसाभी गये थे।

भिश्र में साने को ऐसी बहुत सो खाने हैं जो ईसा के पहले सोलहवीं, सत्रहवीं आर अठारहवीं शताब्दों में खो हो जाती थां। उस समय पश्चिमी संलार में कोई देश, आबादो या व्यापार में, इतना बढ़ा हुआ न था कि उसके। सिक्के चलाने की जरूरत पड़ती। अतल बात तो हैं कि इतने प्राचीन समय का एक भी पश्चिमी सिका अभी तक नहीं मिला। पुराने से पुराना सिक्का जो मिला है, ईसा के पहले चौदहवीं शताब्दो का है। इसके विकद्ध इस बात के दृढ़ प्रमाण मिलते हैं कि भारतवर्ष में अत्यन्त प्राचीन काल में भी खानें खोदी जाती थीं और उनसे सीना निकाल कर सिक्के बनाए जाते थे। श्रुति, स्मृति आदि भारत के

प्राचीनतम काल के साहित्य में भी अनेक प्रकार के सिक्कों के नाम आते हैं। यहां आबादो और ठ्यापार बढ़ने के साथ साथ सिक्कों और गहनों आदि के लिए से।ने की मांग भी अवश्य ही बढ़ गई होगी। सम्भव है, यहां काकी से।ना न मिलने से भारत-वासी मिश्र की खानों से सोना लाकर अपनी आवश्यकताओं को पूरा करते रहे हों।

इस बात के सबूत मिलते हैं कि मिश्र में पहले पहल लंकानिवासी समुद्र के रास्ते से अरब, अबीसीनिया या एथिन्रोपिया
गये। इनके वाद मलाबार, कच्छ, उड़ीसा और बंगाल की खाड़ी
के न्यास पास के रहने वाले भिश्र पहुँचे। उत्तरी भारत के निवासी
बेक्ट्रिया, सीरिया और एशिया माइनर होते हुए, उन लोगों के
बहुत पीछे, श्रर्थात् ईसा के पहले ते रहवीं शताब्दी में वहां पहुँचे।
यद्यपि मिश्रवालों ने अपने इतिहास में भारतवासियों का जिक्र नहीं
किया, यद्यपि उन्होंने अपने इतिहास में भारतवासियों का जिक्र नहीं
किया, यद्यपि उन्होंने अपने इतिहास में श्रपने धर्मशास्त्र और
अपनो वंशपरम्परा को स्वतंत्र रूप देने को चेष्टा को है, तथापि
उनकी प्रत्येक बात से हिन्दुस्तानीपन टपकता है। पूर्वोक्त मार
साहब ने बड़ी हो दद और अकाट्य युक्तियों से यह साबित कर
दिया है कि हिन्दू लोग मिश्र में जाकर बसे थे और उन्हीं से
मिश्रवालों ने सभ्यता सीखो।

मिश्रवाले श्रपने पहले राजा श्रीर धर्म-शास्त्र प्रियेता का नाम मोनस बतलाते हैं, जो हमारे मनु के सिवा श्रीर कोई नहीं । केवल मिश्रवालों ही ने नहीं, किन्तु उस समय की श्रन्य जातियों ने भी मनु को मनिस, मनस, मनः, मन, मनु श्रादि नामों से श्रपना ज्यवस्थापक माना है। मिश्रवाले कहते हैं कि मनु को हुए कोई ८६८४ वर्ष बीते। रोम श्रीर शीस वाले भी श्रपने एक देवता को इतने ही साल का पुराना मानते हैं। डियोडोरस श्रीर जस्टिन श्रादि इतिहासकारों का कथन है कि यह देवता भारतवर्ष का है।

भारत और मिश्र के प्राचीन सम्बन्ध के श्रनेक प्रमाण पाये जाते हैं। मिश्र की एक प्राचीन जाति का नाम "दानव" है। यह कहने की श्रावश्यकता नहीं कि "दानव" शब्द पुराणों में सैकड़ों जगह श्राया है। सत्ताईस सौ वर्ष पुराने काल्डिया के शिला लेखों से माल्ल्म होता है कि भारत का व्यापार फारस की खाड़ो में खूब होता है। जिनाफन श्रपने प्रन्थ में लिखता है कि ईसा के ६०० वर्ष पहले भारत का एलची, सीजर बादशाह के दरबार में, गया था। उसके बाद भारत का व्यापार केवल मिश्र हो में नहीं, किन्तु कार्येज श्रीर रोम तक फैल गया था।

बड़े बड़े विद्वानों का कथन है कि भारतवर्ष ने साढ़े तींन हजार वर्ष पहले ज्योतिष में खूब उन्नति कर ली थी। मिन्न ने सैकड़ों वर्ष पीछे भारतवासियों ही के द्वारा ज्योतिष का ज्ञान प्राप्त किया। इस बात की डूपस नामक एक फ़रेंच विद्वान् ने बड़ी अच्छी तरह सिद्ध किया है।

मिश्र की इमारतें श्रोर गुकानमन्दिर सब हिन्दोस्तानी ढंग के हैं। यही क्यों, एक साहब की तो राय है कि श्रायरलैंड के बुर्ज भी हिन्दोस्तानो काट-ब्रॉट के हैं।

मिश्र को कोई साढ़े तीन हजार वर्ष पुरानो कन्नों में नील, इमलो की लकड़ो और ऐसी ही अन्य किई चोर्जे मिलो हैं, जो केवल भारतवर्ष में पैदा होती हैं। यूफेटिस नदी के किनारे मधेर नामक स्थान की एक कन्न में सागौन की लकड़ो पाई गई है। वह ५००० वर्ष की पुरानी साबित हुई है। स्मरण रहे, सागौन के पेड़ हिन्दोस्तान के सिवा दुनिया में और कहीं नहीं होते। कई इतिहासकारों का मत है कि प्राचीन समय में मिश्र, रोम, प्रीस और एशिया-माइनर में ऐसी बहुत सी श्रौषियाँ और वनस्पतियाँ काम में श्राती थीं, जो केवल हिन्दोस्तान में उत्पन्न होती हैं।

प्राचीन भारत के सिकों के नाम भी मिश्र श्रादि कई पश्चिमी ! देशों में प्रचलित थे। जैसे माशा, सिकल, (सिक्का) दीनारस (दीनार) श्रादि। वहाँ की तौल-नाप के बाट श्रादि भी हिन्दो-स्तान ही के समान थे। सबसे बढ़ कर विचित्र बात यह है कि यहाँ का रुपया इसी नाप, तौल श्रीर रूप में प्राचीन मेक्सिको में प्रचलित था।

प्राचीन मिश्रवाले हिन्दोस्तानियों ही के वंशज थे। मार्टन ! नाम के एक साहब ने अपने प्रन्थ में एक जगह लिखा है कि मसाला लगे हुए मुदों की सौ में अस्सी छोपड़ियाँ आर्ट्य-जाति की थीं। भारत के समान मिश्र वाले भी कई वर्णों में विभक्त थे।

एपोनस श्रीर प्रीनी श्रादि इतिहास-लेखकों का कथन है कि लौकी, नारगी, इंजीर, नाशपाती, चावल और लोहा श्रादि कई चीर्जे भारत ही से मिश्र श्रादि देशों में गई।

## प्राचीन मिश्र में हिन्दु श्रों की आवादी

मिश्र की बहुत सी जगहों के नाम-जैसे नील, शिव, एलीफेंटा श्रौर मेरु श्रादि बिल्कुल भारतवर्ष की नक़ल है। मासी साहब ने श्रपनी एक पुस्तक के परिशिष्ट में ऐसे ५६० शब्द दिये हैं जो संस्कृत श्रौर मिश्री, दोनों भाषाश्रों में, एक ही से व्यवहृत हैं।

इन सब प्रमाणों से सिद्ध है कि प्राचीन काल में भारतवासी मिश्र में जाकर श्रवश्य श्राबाद हुए थे श्रीर इन्हीं से मिश्र वालों ने सभ्यता सीखी।

ि सितम्बर १६०८

कमरे में बैठे वातें कर रहे थे। यह देखते ही राज-दूत कोध से जल उठा। उसने आब देखा न ताब, म्यान से तलवार निकाल कर उस इयसती का सिर घड़ से जुदा कर दिया और यह कह कर वहाँ से चल दिया कि हमारे राजा ने साहब को ऐसा ही पुरस्कार देने के लिये कहा था।

बालो और लम्बक के निवासियों में जितने हिन्दू हैं वे प्रायः सभी शैव हैं। केवल दो चार बौद्ध हैं। शैव लोग चतुर्वर्श में हैं। वहाँ वाले उन्हें ऋपनी भाषा में ब्राह्मण, च्रिय, विषिय श्रीर शूद्र कहते हैं। यह कहने को आवश्यकता नहीं कि ये शब्द हमारे बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य श्रीर शुद्र ही के परिवर्तित सूचक हैं। वाली-निवासी चतुर्वर्श को "चतुर्जन्म" कहते हैं। उच जाति के लोग नोची जाति की कन्या के साथ विवाह कर सकते हैं, परन्तु उन्हें श्रपनी कन्या नहीं दे सकते। यदि ऐसा सम्बन्ध कहीं हो जाता है तो उससे जो सन्तान होती है वह वर्णसङ्कर कहलाती है। असवर्ण विवाह में कोई बाधा नहीं दे सकता। तथापि ऐसा सम्बन्ध धर्मानुमोदित नहीं सममा जाता। केवल सवर्ण-विवाह हो को वे लोग धर्मानुकूल सममते हैं। इस हिन्दू-राज्य में जितने नगर और प्राम हैं उनमें केवल चतुर्वर्ण हो रह सकते हैं। कुम्हार, घोबी, रॅंगरेज, चमार और मेहतर आदि नगरीं श्रौर यामों के भीतर नहीं रह सकते; उनके लिये गाँव के बाहर स्थान नियुक्त होता है। वे लोग वहीं रहते हैं। इन सब जातियों को बाली के चतुर्वर्ण चारहाल कहते हैं श्रीर उन्हें छूते तक नहीं।

इन चतुर्वर्श-हिन्दुओं में केवल वैश्य और शृद्ध ही नाना प्रकार के देवताओं और देवियों की मूर्तियाँ नहीं पूजते। वहाँ ब्राह्मणों का प्रताप स्त्रव भी स्त्रशुएण है और सर्वसाधारण उन्हें भक्ति स्त्रीर श्रद्धा की दृष्टि से देखते हैं। चत्रिय लोग सेना स्त्रीर विचार-विभाग में काम करते हैं। ब्राह्मण लोग शिखा धारण करते हैं; पर यह्नोपवीत नहीं पहनते। मंत्रीच।रण में स्त्रोंकार का व्यवहार प्रचलित है। परन्तु वहाँ वाले उसे "श्रोंग शिव चतुर्वज "—यह मन्त्र पढ़ते हैं। ये शब्द "श्रों शिव चतुर्भुज" का केवल बिगड़ा हुआ रूप है।

बाली-द्वीप के ब्राह्म ऐतर हिन्दू खाद्याखाद्य का कुछ भी विचार नहीं करते। वे गो-मांस तक खाते हैं। अन्य पशु-पित्तयों की तो बात हो क्या है। मुर्गी श्रीर सुश्चर का मांस तो वहाँ वाल! का श्चत्यन्त प्रिय खाद्य है। यह बात बालों के केवल चत्रिय, वैश्य श्रीर शुद्रों ही की है। वहाँ के ब्राह्मण निरामिषहारी हैं। उनमें से कोई कोई ऐसे भी हैं जो कंवल फल-फूल खाकर ही श्रपना जीवन निर्वाह करते हैं। श्रन्य खाद्य पदार्थ हाथ से भी नहीं छूते।

द्वीय में भिखारी हूँ दने पर भी नहीं मिलते। यदि कोई मनुष्य कोई साधारण पाप-कर्भ करता है तो उसे प्रायिश्चत्त करना पड़ता-है। परन्तु प्रायिश्चत्त करने वाले को शारीरिक दश्ड नहीं भोगना पड़ता। गोबर या गोमूत्र भी नहीं छाना पड़ता। किन्तु जब वह अपना प्रियतम खाद्य याग करता है तब किसी गुफा में जाकर कमरे में बैठे बातें कर रहे थे। यह देखते ही राज-दूत कोध से जल उठा। उसने आब देखा न ताब, म्यान से तलवार निकाल कर उस असती का सिर धड़ से जुदा कर दिया और यह कह कर वहाँ से चल दिया कि हमारे राजा ने साहब को ऐसा ही पुरस्कार देने के लिये कहा था।

बाली और लम्बक के निवासियों में जितने हिन्दू हैं वे प्रायः सभो रौव हैं। केवल दो चार बौद्ध हैं। रौव लोग चतुर्वर्ण में हैं। वहाँ वाले उन्हें ऋपनी भाषा में ब्राह्मण, चित्रय, विषिय और शुद्र कहते हैं। यह कहने को आवश्यकता नहीं कि ये शब्द हमा**रे** बाह्मण, क्षत्रिय, वैश्य श्रीर शूद्र ही के परिवर्तित सूचक हैं। वाली-निवासी चतुर्वर्श को "चतुर्जन्म" कहते हैं। उच जाति के लोग नोची जाति की कन्या के साथ विवाह कर सकते हैं, परन्तु उन्हें श्रपनी कन्या नहीं दे सकते। यदि ऐसा सम्बन्ध कहीं हो जाता है तो उससे जो सन्तान होती है वह वर्णसङ्कर कहलाती है। ऋसवर्णे विवाह में कोई बाधा नहीं दे सकता। तथापि ऐसा सम्बन्ध धर्मानुमोदित नहीं सममा जाता। केवल सवर्ण-विवाह हो की वे लोग धर्मानुकूल सममते हैं। इस हिन्दू-राज्य में जितने नगर श्रौर प्राम हैं उनमें केवल चतुर्वर्ण हो रह सकते हैं। कुम्हार, धोबी, रॅंगरेज, चमार और मेहतर आदि नगरों श्रौर प्रामों के भीतर नहीं रह सकते; उनके लिये गाँव के बाहर स्थान 👉 नियुक्त होता है। वे लोग वहीं रहते हैं। इन सब जातियों को बाली के चतुर्वर्ण चारडाल कहते हैं और उन्हें छूते तक नहीं।

इन चतुर्वर्श-हिन्दुन्नों में केवल वैश्य और शुद्र ही नाना प्रकार के देवतात्रों और देवियों की मूर्तियाँ नहीं पूजते। वहाँ ब्राह्मणों का प्रताप त्रव भी त्रक्षुरण है और सर्वसाधारण उन्हें भक्ति श्रीर श्रद्धा की दृष्टि से देखते हैं। चित्रय लोग सेना और विचार-विभाग में काम करते हैं। ब्राह्मण लोग शिखा धारण करते हैं; पर यह्मोपवीत नहीं पहनते। मंत्रोचारण में त्रोंकार का व्यवहार प्रचलित है। परन्तु वहाँ वाले उसे "श्रोंग शिव चतुर्देज"—यह मन्त्र पढ़ते हैं। ये शब्द "श्रों शिव चतुर्भुज" का केवल बिगदा हुआ रूप है।

वाली-द्वीप के ब्राह्म एतर हिन्दू खाद्याखाद्य का कुछ भी विचार नहीं करते। वे गो-मांस तक खाते हैं। अन्य पशु-पिह्मयों की तो बात हो क्या है। मुर्गी और सुअर का मांस तो वहाँ वाला का अत्यन्त प्रिय खाद्य है। यह बात बालों के केवल चत्रिय, वैश्य और शुद्रों ही की है। वहाँ के ब्राह्मए निरामिषहारी हैं। उनमें से कोई कोई ऐसे भी हैं जो केवल फल-फूल खाकर ही अपना जीवन निर्वाह करते हैं। अन्य खाद्य पदार्थ हाथ से भी नहीं छूते।

द्वीय में भिखारी ढूँढ़ने पर भी नहीं मिलते। यदि कोई मनुष्य कोई साधारण पाप-कर्म करता है तो उसे प्रायिश्वत्त करना पड़ता है। परन्तु प्रायिश्वत्त करने वाले को शारीरिक दश्ड नहीं भोगना पड़ता। गोबर या गोमूत्र भी नहीं खाना पड़ता। किन्तु जब वह अपना प्रियतम खाद्य त्याग करता है तब किसी गुफा में जाकर करने के पहले भी हिन्दू लोग इन द्वीपों में प्राचीन काल से आते के जाते थे, इस बात के बहुत से प्रमाण पाये जाते हैं। मृत्यु के बाद एक मास तक शव रखना बहुत । पुरानी पद्धित है। बौद्ध धर्भ के आविर्माव होने के पहिले भी भारतवर्ष में इसका चलन था।

भारतवर्ष की भाषा (संस्कृत) बाली आदि द्वीशों में वहाँ की असभ्य भाषाओं के मेल से जिस प्रकार बदल गई है उसी प्रकार भारत के आचार-व्यवहार भी वहाँ परिवर्तित हो गये हैं। जब स्थान, काल और पात्र के भेद से भारतवर्ष ही के विभिन्न प्रदेशों में भिन्न भिन्न आचार-व्यवहार और भाषायें प्रचलित हैं तब यदि समुद्र-पार के द्वीपों की भाषा, आचार और व्यवहार भारत की भाषा, आचार, व्यवहार से कुछ कुछ भिन्न हो जायँ तो आश्चर्य हो क्या है? इस भिन्नता के होते भी भारतवर्षीय हिन्दुओं और बाली आदि द्वीपों के हिन्दुओं के आचार-व्यवहार और भाषा में बहुत कुछ साहश्य वर्तमान है। जो हो, इसमें सन्देह नहीं कि इन द्वीपों के हिन्दू भारत के प्राचीन हिन्दुओं के अध्यवसाय की कोर्ति-चिह्न-स्वरूप होकर अब भी उनको गौरव-पताका फहरा रहे हैं।

िमई १६११

## ७-राजा युधिष्ठिर का समय

संसार में विचार और विवेचना की बड़ी जरूरत है। बिना विवेचना के, बिना विचार के, सत्य का ठीक ठीक अनुसन्धान नहीं हो सकता । यदि किसी ने सत्य की पाया है तो विचार और विवेचना ही की बदौलत पाया है। अब किसी बात की विवेचना की जाती है तब बहुधा विवाद उपरिथत होता है। क्योंकि विवेचक जिसकी बात या जिसके मत का खरडन करता है वह, उसे विपक्षी की विवेचना ठीक न माछूम हुई तो, उसका उत्तर देता है। इस तरह वाद-विवाद बढ़ता श्रीर किसी मत या विषय-विशेष की सत्यता की जाँच करने ही की इच्छा से यदि दोनों पच विवाद पर कमर कसते हैं तो उनका मनोरथ सफल भी हो जाता है। इसलिए विवेचना की इतनी महिमा है। जान स्टुअर्ट मिल ने तो अपनी "स्वाधीनता" नाम की पुस्तक में विचार श्रीर विवे-चना का बहत ही ऋधिक माहात्म्य गाया है। उसकी राय है कि किसो मत-प्रवर्तक की यदि सचमुच ही यह इच्छा हो कि उसे अपने मत की योग्यता का यथार्थ ज्ञान हो जाय, श्रीर उसे विपत्ती भी मान ले, तो वह अपने ही मतवालों में से किसी को कल्पित विपत्ती बना कर उसके साथ वाद-प्रतिवाद करे। बिना इसके उसे अपने मत की सत्यता पर निश्चय पूर्वक विश्वास नहीं हो सकता।

पर वाद-विवाद करने के नियम हैं। मनमानी बात कह देने का नाम विवाद या विवेचना नहीं है। इस बात को भारत के दार्श-निक महात्माओं ने भी स्वीकार किया है। यदि कोई कहै कि १० श्रीर १० इक्कीस होते हैं तो उसका यह उत्तर ठीक श्रवश्य होगा कि १० और १० इक्कीस नहीं बीस होते हैं। परन्तु विवेचना का यह तरीक़ा ठीक नहीं है। विवेचक को चाहिए कि वह अपने उत्तर को, श्रपने मत को, मजबूत दलीलों से साबित करे और उसके साथ ही प्रतिपत्ती के मत का सप्रमाण खगडन भी करे। जो यह कहता है कि १० और १० बीस होते हैं, उसे चाहिए कि एक जगह १० और दूसरी जगह ११ लकीरें खींच कर वह अपने प्रतिपत्ती से उन्हें गिमावे श्रीर इस बात को साधित करे कि इक्कीस होने के लिए १० छीर ११ की जरूरत होती है। ऐसा करने से उसके प्रतेपक्षी का मत खिएडत हो जाएगा। तब वह १० श्रीर १० लकीरों को गिन कर सिद्ध करे कि उनका जोड़ बीस होता है। इस तरह उसके मत का मएडन होगा। यह उदाहरए क स्पित है। और भो कई तरह से नियमानुसार खराडन-मराडन हो सकता है। १० श्रीर १० मिल कर बोस होते हैं। यह निभ्रांन्त है। परन्तु इस प्रकार निभ्रांत उत्तर देने बाले की तर्कपद्धति भी जब सदोष मानी जाती है तब भला बिना प्रमाण के यदि कोई १० श्रीर १० के जोड़ को २१ या १९ बताने लगे तो उसकी तर्कना-प्रगाली का क्या कहना है। जिसे विवेचना में इस प्रकार की पद्धति का अवलम्बन होता है वह हेय और उपेक्ष्य समन्ती जाती है। उस पर ध्यान न देना ही श्रव्छा होता है। यह हम किसो को लक्ष्य करके नहीं लिखते। तकेना का साधारण नियम समम कर हमने यहाँ पर उसे लिख दिया है।

सरस्वती में गत वर्ष बराह-मिहिर पर एक लेख निकला । उस में लेखक ने एक प्रमाण देकर यह साबित किया कि महाभारत हुए ११,००० वर्ष हुए। इसके बाद मदरास की तरफ के एक वकील साहिब का एक लेख इमने पढ़ा। उसमें लेखक ने यह सिद्धान्त निकाला था कि युधिष्ठिर को हुए सिर्फ २००० वर्ष हुए। उन्हीं के नाम का उल्लेख करके यह भी हमने लिख दिया। श्रपनी तरफ से हमने कुछ भी नहीं लिखा। यह पिछला मत पं० गरापित जानकी राम दुवे को गलत मालूम हुआ। इस पर उन्होंने एक और सज्जन के मत के आधार पर एक छोटा सा लेख सरस्वती में छपने के लिए भेजा। उसे भी हमने छाप दिया। उसके श्रनुसार वर्तमान समय से ७१३१ वर्ष पहले युधिष्ठिर विद्यमान थे। यह मत ख़ुद दुवे जी का नहीं। किन्तु एक दूसरे पंडित का है। इस पर हमने कहा कि दुवे जी यदि वकील साहब के मत का सप्रमाण खण्डन करके इस नये मत के सच होने पर जोर देते तो उसका श्रिधिक गौरव होता । साथ ही हम ने यह भी दिखलाया कि उनके लिखे हुए भव की पुष्टि के लिए भी बहुत सी बातों का उत्तर देना बाक़ी है। यह हमने इसलिए लिखा कि दुवे जी विद्वान हैं और वाद-विवाद करने के नियमों को जानते हैं। इसलिए वे हमारे कहने को बुरा न सममेंगे।

जिस समय दुने जी का लेख हमारे पास आया, हम किंकि हाम साइन की प्रातत्व सम्बन्धी रिपोर्ट पढ़ रहे थे। उनमें एक अध्याय देहली के ऊपर था। उसमें युधिष्ठिर के सम्बन्ध में गंभीर गवेषणा से भरा हुआ एक लेख था। उसे हम दो ही चार दिन पहले पढ़ चुके थे। इसलिए दुने जी के लेख पर नोट देते समय हमने किनहाम साहन का मत भी लिख दिया। उनके मत में महाभारत हुए कोई सना तोन हजार वर्ष हुए। हमने अपने मनमें कहा कि जब सन अपने अपने मत लिख रहे हैं तन उनका भी सही। जो अपने मत को सवल और विश्वसनीय प्रमाणों से सन्ना साबित कर देगा उसी का मत मान्य हो जायगा। किसी अँगरेज या मुसल्मान को राय लिख देना क्या कोई अनुचित बात है ?

इस पर हमारे सुविज्ञ प्रयाग-समाचार ने हमारे नोट पर एक लेख-मालिका निकालनी छुरू की है। इस मालिका का पहला नम्बर ५ मार्च के प्रयाग समाचार में निकला है। आप की राय है कि विलायती पंडितों के पुरातत्व-विषयक सिद्धान्त श्रान्तिमूलक और श्रविश्वसनीय होते हैं। सब नहीं, उतने ही जितने "हम लोगों " के सिद्धान्तों के विरुद्ध हैं। पर हमारी मन्दबुद्धि में यह आता है कि एक श्रादमों का सिद्धान्त दूसरे श्रादमी के सिद्धान्त के विरुद्ध होने ही से वह श्रान्तिमान् या विश्वासहीन नहीं हो सकता। विरोध होना अविश्वसनीयता का चिन्ह नहीं। देशियों के भी सिद्धान्त श्रान्तिमूलक हो सकते हैं और विदेशियों के भी। पर प्रमाण की अपेचा होती है। क्या स्वदेशियों के सभी सिद्धान्त विश्वसनीय होते हैं ? क्या कृष्ण-चरित के कर्ता के सब सिद्धान्त भ्रान्तिहीन हैं ? क्या पुराखों के प्रक्षिप्त, श्रीकृष्ण की अलौकिक लीलाओं को कपोल-कल्पना और वृन्दाबन-बिद्धार-सम्बन्धी पौराणिक कथा को "अतिप्रकृत उपन्यास" मानने के लिए सब लोग तैयार है ? ये सब सिद्धान्त बिह्नम बाबू हो के तो हैं। ये उन्हीं के कृष्ण-चरित में हैं।

हमारी प्रार्थना है कि युधिष्ठिर के समय का हमने जरा भी अनुमान नहीं किया। यदि किसी ने किया है तो बिद्धम बाबू और जनरल किनेहाम ही ने किया है। हमारा अपराध सिर्फ इतना ही है कि हमने किनेहाम के अनुमान को लिख भर दिया है। इसके लिए हम प्रयाग-समाचार से चमा मांगते हैं। हमने किनेहाम साहब के अनुमान को दस पांच सतरों में लिख दिया, आपने बिद्धम बाबू के अनुमान को कई कालमों में। हमारे और आपके लेख में फरक इतना ही है।

इमने किनंहाम साहब के मत की जाँच करने की ज़रा भी कोशिश नहीं की। क्योंकि युधिष्ठिर का समय निर्णय करने के श्रीभाय से हमने श्रपना नोट लिखा ही नहीं। अतएव उनके चिलाखित प्रमाणों को पुराणों में ढूंढने की हमने कोई ज़रूरत नहीं सममी। जिसे युधिष्ठिर के समय का निर्णय करना हो वह उन्हें देखे श्रीर यदि किनंहाम ने श्रपने श्रनुमान में ग्रलतियाँ को हों तो उनको सुधार दे। यदि प्रयाग-समाचार की यह राय हो कि दूसरे के श्रनुमान को कोई तब तक नहीं लिख सकता जब तक उस श्रनुमान की साधनीभूत सामग्री को वह खुद न देख ले श्रौर उसकी सत्यता पर उसका विश्वास न हो जाय, तो मानों यह कबूल कर लेना होगा कि बङ्किम बाबू के निर्णय में संस्कृत श्रौर श्रंभेजी के जितने प्रन्थों का नाम श्राया है उन सब की श्रापने देख लिया है श्रीर उहिलखित वाक्यों की यथार्थता की परीत्ता भी कर ली है।

बँगला के प्रसिद्ध उपन्यासकार बिक्कम बाबू ने कृष्णचिरित्र नाम की एक पुस्तक लिखी है। उसमें उन्होंने महाभारत के काल, का निर्णय भी किया है। इसी निर्णय का भावार्थ प्रयाग समा-चार ने देना शुरू किया है।

बङ्कीम बाबू कहते हैं कि योरप के किसी किसी पंडित का मत है कि महाभारत ईसा के पहले चार पांच सौ वर्ष से श्रिषक पुराना प्रन्थ नहीं है। पर स्वदेशी पंडितों की सम्मति है कि महाभारत वर्तमान समय से कोई पांच हजार वर्ष पहले का है। इन दोनों मतों को बाबू साहब "घोरतर भ्रम पिरपूर्ण" बतलाते हैं। महाभारत कब हुआ इस सम्बन्ध में आपने अपनी मीमांसा में जिन प्रन्थों और प्रन्थकारों का मत दिया है उनकी तालिका इस प्रकार है।

विष्णुपुराण ईसा के पहले १४३० वर्ष

मत्स्य श्रौर वायुपुराण ,, ,, १४६५ वर्ष
कोलबुक, बिलसन श्रौर।

एत्लिफिस्टन , ,, चौदहवीं शताब्दी
विलक्षर्ड ,, ,, १३७० वर्ष

बुकानन प्राट ईसा के पहले तेरहवीं शताब्दी ,, ,, बारहवीं शताब्दी

इन सब मतों में बिङ्कम बाबू विष्णुपुराण हो के मत को सब से ऋधिक ठीक सममते हैं। ऋाप ऋपनी एस्तक में लिखते हैं—" विष्णुपुरागा से ईसा के १४३० वर्ष पहले की प्राप्त होती है, वही ठीक है। मुक्ते भरोसा है कि इन सब प्रमाणों के। सुन कर अब केाई यह न कहेगा कि महाभारत का युद्ध द्वापर के शेष में, पांच हजार वर्ष पहले, हुआ था।" अच्छा तो विष्णुपुराण ही का मत बङ्किम बाबू का हुआ। तद्नुसार महाभारत का युद्ध ईसा के १४३० वर्ष पहले हुआ; द्वापर के अन्त में नहीं। प्रयाग-समाचार को भी शायद-यही मत ठीक जँचा है। श्रच्छा १४३० में १९०४ जोड़ दीजिए।फल ३३३४ वर्ष हुए। श्रब गत फरवरी की सरस्वती का बयालीसवाँ प्रष्ठ देखिए। वहाँ लिखा है कि—"इस हिसाब से महाभारत के। केाई सवा तीन हजार वर्ष हुए"। कनिंहाम साहब श्रीर बङ्किम बाबू का मत एक हो गया। क्योंकि ८४ वर्ष का अन्तर केाई अन्तर नहीं। फिर हमारे 'कोई' शब्द पर भी तो ध्यान देना चाहिए। परीक्षित का जन्म साहब ने ईसा के १४३० वर्ष पहले अनुमान किया है। ठीक वही समय विष्णुपुराण और बङ्किम बाबू के मत में महाभारत का है। श्रव बङ्किम बाबू के निर्णय और कनिंहाम के अनुमान में भेद कहाँ है, यह समम में नहीं त्राता। किस निमित्त यह परिश्रम हो रहा है, क्यों यह लेख-माला निकाली जा रही है, अभी तक यह हमारे ध्यान ही में नहीं

आया। शायद अन्त की माला में इसका रहस्य खुले। बिह्नम बाबू ने अपनी पुस्तक में विलायती पिएडतों के। दो चार उस्टी सीधी सुनाई हैं । उनका श्रनुवाद करके पाठकों का मनोरखन करने के लिए यदि यह परिश्रम हो तो हो सकता है।

गीता हिन्दु चों की सब से पूज्य पुस्तक है। उसमें लिखा है-" शुनि चैव श्वपाके च परिडताः समदर्शिनः।"

तब यदि हैट-कोट-धारी केाई मनुष्य कुछ कह दे तो क्या उसके हैट-काेट के कारण ही उसकी बात अविश्वसनीय हो जाय ? ऐसा तो नहीं हो सकता। यदि उसके कथन में कुछ सार है तो उसे ले लीजिए और यदि नहीं है तो जाने दीजिए। यह केई न्याय नहीं कि बिना प्रतिकूल प्रमाण के ही हैट-कोट श्रौर बूट ं वालों का पूरा तत्त्व-सम्बन्ध में कुछ कहना सर्वथा अश्रद्धेय है श्रौर तिलक, माला श्रौर पगड़ी वालों का कहना सर्वथा श्रद्धेय है। बङ्किम बाबू के चित्र में भी हम पगड़ी देखते हैं; परन्तु कृष्ण-चरित्र में उन्होंने बहुत सी ऐसी बातें कही हैं जिनका सुन कर धार्मिमक हिन्दू शायद काँप उठें।

बङ्किम बाबू के लेख का जो भाव प्रयाग-समाचार के मान्य-वर सम्पादक ने हिन्दी में दिया है उसमें कई जगह दृष्टि-दोष है। गया है। उसके दो एक उदाहरण हम देते हैं।

मूल-कृष्ण-चरित-१ म खरह,

४र्थ परिच्छेद

हिन्दी भावार्थ महाभारत प्राचीन प्रनथ ती (१) महाभारत प्राचीन बन्ध है ; परन्तु अब से चार श्रम्बा बटे, किन्तु स्वि० पू० चतुर्थ कि पांच शताब्दी पूर्व रचा गया।

राजा युधिष्ठिर का समय

पश्चम शताब्दी ते प्रणोत हइया-छिल ।

(२) पूर्वोक्त प्रन्थ, पश्चम परिच्छेद

प्रथमे देशी मतेरई समा-लोचना आवश्यक । ४९४२ बत्सर पूर्वे कुरुचेत्रे युद्ध हइया-छिल, ए कथा सत्य नहें। इहा आमि देशी प्रन्थ अबलम्बन करिकाई प्रमाण करिक।

## हिन्दो भावार्थ।

जो लोग यह कहते हैं कि कुरु तेत्र में महायुद्ध के अधि-वेशन हुये केवल ४९९२ वर्ष व्य-तीत हुए हैं, यह उनका कहना सत्य नहीं है। इस बात के। अवलम्ब न कर हम आगे सिद्ध करेंगे।

पहले अवतरण के हिन्दी—भावार्थ में "खि० पृ०" के छूट जाने से इचार वर्ष का अन्तर हो गया। दूसरे अवतरण में और वातों को जाने दीजिए, सिर्फ "केवल" शब्द को देखिए। अकेले इस शब्द के आ जाने से अर्थ का अनर्थ हो गया। यह शब्द मूल में नहीं है। ये जुटियाँ जान बूम कर नहीं की गईं। सिर्फ असाय-धानता से हुई हैं। परन्तु हमारे माननीय सहयोगी का मतलब यदि सत्य के दूँदने का है तो उसे अधिक सावधान रहना चाहिए।

सुविज्ञ प्रथाग-समाचार से हमारी यही प्रार्थना है कि जो कुछ हमने लिखा है सिर्फ सत्य के अनुरोध से विखा है। यदि हमसे कोई शब्द अनुचित निकल गया हो तो उसके लिए हम क्षमाप्रार्थी हैं। जिस लेख का यह उत्तर है इसके आरम्भ में कई बातें ऐसी हैं जिनके उत्तर देना या जिन पर कुछ कहना हमने मुनासिब नहीं समभा। युधि किर के समय का निर्णय होना महत्व को बात है। इसी ख्याल से, प्रार्थना के रूप में, जो कुछ कहना था हमने कह दिया है। यदि और कोई ऐसी वैसी बात होती तो हम चुप रहने के सिवा और कुछ न कहते—

सत्यव्रत युधिष्ठिर के काल का निर्णय हो चुका। तीन खरडों में उसकी समाप्ति हुई। श्रन्तिम, श्रर्थात् तीसरा खराड, र एप्रिल के प्रयाग-समाचार में निकला। र मई तक हमने श्रीर राह देखी कि शायद इसके भी आगे कोई टीका-टिप्पणी निकले; परन्तु श्रीर कुछ नहीं निकला। विद्वास बायू के कुष्णचरित्र के प्रथम खराड के सातवें परिच्छेद का नाम है "पाराडवों की ऐतिहासिकता।" उसी का श्रानुवाद देकर यह लेख-मालिका पूरी कर दी गई। लेख का श्रान्तिम फलाश यह है।

पाणिनि ने अपनी अष्टाध्यायी में, उपासना अर्थ के बोधक बासुदेवक और अर्जुनक शब्द की व्युत्पत्ति दी है। गोल्डस्टुकर साहब का मत है कि जब पाणिनि सूत्र बने थे तब गौतम बुध नहीं पैदा हुए थे। अर्थात् पाणिनि का काल ईसा के पहले छठी शताब्दी कहा जा सकता है। उन के मत में उस समय ब्राह्मण, आरण्यके।पनिषद इत्यादि कुछ न थे और न आश्वलायन, सांख्या-यन आदि का ही अभ्युदय हुआ था।

मोत्तम्लर के मत में ब्राह्मिणों का समय ईसा के पहले १००० वर्ष है। अतएव बङ्किम वाबू ने पाणिनि का समय ईसा के पहले

श्रधिक से श्रधिक दशम या एकादश शताब्दी अनुमान किया। श्राप ने वेबर साहब का " भारत द्वेषी " की श्रौर उन्हों के देश वासी गोल्डस्टुकर के। "आचार्य" की पदवी दी है। अस्तु। इससे यह सूचित हुआ कि ईसा के हज़ार वर्ष पहले ही महाभारत प्रचलित था श्रौर वासुदेव तथा श्रर्जुन श्रादि की गिनती देवताओं में होने लगी थी। यदि ऐसा न होता तो पाणिनि के। वासुदेवक श्रौर अर्जुनक के शब्दों को साधना न वतलानी पड़तो। अच्छा, महाभारत तो ईसा के हजार वर्ष पहले प्रचलित था, पर युधिष्टिर किस समय विद्यमान थे ? अथवा महाभारत का युद्ध कब हुआ था ? वही ईसा के पहले १४३० वर्ष। वही विष्णुपुराण का मत जिसे बङ्किम बाबू ने पसन्द किया है। क्योंकि उन्होंने उसका कहीं खगड़न नहीं किया। युद्ध होने के बाद तीन चार सौ वर्ष में वासुदेव और श्रर्जुन इत्यादि की गिनती देवतात्रों में होने लगी होगो। यहो बङ्कोम बावू का मत है।

सुविज्ञ सम्पादक जी ने किस लिए इतना परिश्रम किया; किस लिए यह लेख मालिका निकाली, सेा बात हमारी समम्म में फिर नहीं आई। खैर, कुछ तो आप ने सममा हो होगा। सम्भव है, हम आपके मतलब का न सममे हों। पर एक प्रार्थना आप से हमारो है। वह यह कि यदि आप किसो का मत लिखा करें तो खरा सावधानी से लिखा करें। कुछ का कुछ न लिख दिया करें। आप की असावधानता के दो एक उदाहरण हम और दिखलाये देते हैं। वे भी अनुवाद सम्बन्धी हैं—

कृष्ण-चरित, सप्तम-परिच्छेद

- (१) आर इहाओ सम्भव, बे तांहार (पाणिनिर) अनेक पूर्वेइ महाभारत प्रचलित हइया-खिल।
- (२) श्रतएव महाभारतेर
  युद्धेर श्रनल्य परेइ श्रादिम महाथारत प्रणीत हद्द्याछिल बलियाये प्रसिद्धि श्राछे। ताहार
  एच्छेद करिवार कोन कारण
  रेखाय न।
- (३) सतप्त महामारतेर प्राचीनता सम्बन्धे वह गोलयोग करार कहारखो खधिकार नाइ।

प्रयाग समाचार का भावार्व श्रीर यह भी सिद्ध हो गया कि उनके (पाणिनि के) बहुत पूर्व से महाभारत प्रचलित था।

इससे श्रव सिद्ध हो गया कि
महाभारत युद्ध के थोड़े ही पीछे
जो श्रादि महाभारत बना कर
शामिल करने का दोष दिया
जाता है इसके सगडन की श्रव
कोई श्रावश्यकता नहीं।

अतएम महामारत की प्राची-नता में इस्सक्षेप करने का किसी को अधिकार नहीं है।

यहाँ पर पहले श्रवतरण में जल्दी या असावधानता के कारण "सम्भव" शब्द का अर्थ "सिद्ध हो गया" कर दिया गया। सम्भव और सिद्ध होने में कितना श्रन्तर है, इसके बतलाने की जरूरत नहीं। दूसरे श्रवतरण का हिन्दी भावार्थ हमारी समक्त में बिल्कुल ही नहीं श्राया। बँगला वाक्य का मतलब है—"श्रतएव जो यह प्रसिद्धि है कि महाभारत —युद्ध के कुछ ही पीछे श्रादिम महाभारत को रचना हुई थी उसके उच्छेद, श्रथीत् खण्डन, का कोई कारण नहीं देख पड़ता।" श्रनुवाद में "महाभारत बना

कर शामिल करने का दोष "कहाँ से आया, नहीं माळूम। और वाक्य सार्थक भी तो होना चाहिये। तीसरे अवतरण में "गोलयोग।" का अर्थे हस्तचेप भी जल्दी में लिख दिया गया है। हस्तचेप की जगह "गोलमाल" शब्द आता तो वह मूलार्थ का अधिक बोधक होता। हस्तचेप और गोलमाल में फर्क है।

[जून १६०४

## <-विक्रम-संवत्

हमारे समान इतर साधारण जनों का विश्वास है कि प्रसिद्ध राजा विक्रमादित्य मालवा देश के श्रधीश्वर थे। धारा नगरी उनकी राजधानी थी। विद्वानों श्रौर किवयों के वे बड़े भारी श्राश्रयदाता थे। स्वयं भी किव थे। शकों, श्रधीत् सीदियन प्रीक लोगों, के। उन्होंने बहुत बड़ी हार दी थी। इसीसे वे शकारि कहलाते हैं। इसी जोति के उपलक्ष्य में उन्होंने श्रपना संवत् चलाया, जिसे १९६७ वर्ष हुए। इस हिसाब से विक्रमादित्य का समय ईसा के ५७ वर्ष पहले सिद्ध होता है।

परन्तु इस परमम्परा-प्राप्त जनश्रुति या विश्वास को कितने ही प्रत्न-विद्या-विशारद विश्वसनीय नहीं सममते। डाक्टर फ्लोट, हार्नेली, कोलहार्ने, बूलर श्रौर फ्र्युंसन श्रादि विदेशी श्रौर डाक्टर भाएडारकर, भाऊ दाजी श्रादि स्वदेशी विद्वान् ऐसे ही विद्या-विशारदों को कक्षा के श्रन्तर्गत हैं। इस श्रविश्वसनीयता का कारण सुनिए—

डाक्टर कीलहान के मन में, नाना कारणों से, विक्रम-संबत् के विषय में एक कल्पना उत्पन्न हुई। इस बात की हुए कई वर्ष हुए। उन्होंने एक लम्बा लेख लिखा। वह "इंडियन एंटिक्वेरी" के कई श्रंकों में लगातार प्रकाशित हुआ। उसमें उन्होंने यह सिद

करने को चेष्टा को कि इस संवत् का जो नाम इस समय है वह श्रारम्भ में न था पहले वह मालव-संवत् के नाम से उल्जिखित होता था। अनेक शिलालेखों श्रीर ताम्र-पत्रों के श्राधार पर उन्होंने यह दिखाया कि ईसा के सातवें शतक के पहले लेखों और पत्रों में इस संवत् का नाम मालवसंवत् पाया जाता है। उनमें श्रंकित 'मालवानां गण्स्थित्या 'पद का ऋर्थ उन्होंने लगाया-मालव-देश की गणना का क्रम। और यह अर्थ ठीक भी है। कीलहाने की इस गवेषणा का निष्कषं निकला कि सातवें शत्क के बाद विक्रम-संवत् का नाम मिलता है, उसके पहले नहीं। पहले तो " मालवानां गण्स्थित्या " की सब कहीं दुहाई है। श्रच्छा तो इस मालव-संवत् का नाम विक्रम-संवत् किसने कर दिया, कब किया और किस कारण किया। डाक्टर कोलहार्न का कथन है कि ईसा के छठे शतक में यशोधम्मेन नाम का एक प्रतापी राजा मालवा में राज्य करता था। उसका दूसरा नाम हर्षबर्धन था। उसने ५४४ ईसवी में हूणों के राजा भिद्दिरकुल को मुलतान के पास, करूर में, परास्त करके हूणों का बिलकुल ही तहस-नहस कर डाला। उनके प्रभुत्व श्रौर बल का उसने प्रायः समृ्ल उन्मृलन कर दिया। इस जीत के कारण उसने विक्रमादित्य-उपाधि प्रह्णा की। तब से उसका नाम हर्षवर्धन विक्रमादित्य पड़ा । इसी जीत की ख़ुशी में उसने पुराने प्रचलित मालव-संवन् का नाम बदल कर ऋपनी उपाधि के अनुसार उसे विक्रम-संवत् कहे जाने की घोषणा को। साथ ही उसने एक बात श्रौर भी

की । उसने कहा, इस संवत को ६०० वर्ष का पुराना मान लेखा चाहिए, क्योंकि नये किंवा दो तीन वर्ष के पुराने संवत का उतका आदर न होगा । इसलिए उसने ५४४ में ५६ जोड़कर ६०० किये। इस तरह उसने इस विक्रम-संवत् की उत्पत्ति ईसा के ५६ या ५७ वर्ष पहले मान लेने की आज्ञा लोगों को दी।

इस कल्पना के आधार पर विक्रमादित्व ईसा की छठी शतान्त्री
में हुए माने जाने लगे और उसके साथ महाकवि कालिदास भी
सिँचकर ६०० वर्ष इसर आ पढ़े। इस कल्पना के सम्बन्ध में
आज तक सैंकड़ें लेख लिखे गये हैं। कोई इसे ठीक मानता है
कोई नहीं मानता। कोई इसके कुछ खशों को ठीक सममता है
कोई कुछ को।

डाक्टर कीलहाने तो इस कल्पना के जनक हो ठहरे। डाक्टर हानंली भी इसे मानते हैं। विन्सेंट स्मिथ साहब और डाफ्टर भाएडारकर कहते हैं कि मालव-संवत् का नाम विक्रम-संवत् में बदल खरूर गया, पर बदलने वाला गुप्तवंशो राजा चन्द्रगुप्त प्रथम था। डाक्टर प्लीट का मत है कि विक्रम-संवत् का चलाने वाला राजा कनिष्क था। इसी तरह ये विद्वान् अपनी अपनी हॉकते हैं। एक मत होकर सब ने किसी एक कल्पना का निर्धान्त नहीं माना और न इस बात के माने जाने के अब तक कोई लक्ष्य ही देख पढ़ते हैं।

राय बहादुर सी० बी० वैद्य, एम० ए०, एल०-एल० बी० ने इस विषय में एक बहुत ही युक्तिपूर्ण लेख लिखा है। उनका लेख प्रकाशित हुए कुछ समय हुआ। उन्होंने पूर्वोक्त कल्पनाओं कें। निःसार सिद्ध करके यह दिखलाया है कि विक्रमादित्य नाम का एक राजा ईसा के ५७ वर्ष पहले जरूर था। उसने अपने नाम से यह संवत् चलाया। हमने इस विषय के जितने लेख पढ़े हैं सब में वैद्य महाशय का लेख हमें अधिक मनोनीति हुआ और अधिक प्रमाण तथा युक्तिपूर्ण भी माछ्म हुआ। अतएव उनके कथन का सारांश हम नोचे देते हैं।

इस संवत के सम्बन्ध में जितने वाद-विवाद श्रौर प्रतिवाद द्धुए हैं, सब का कारण डाक्टर कीलहाने का पूर्वोक्त लेख है। यदि वे यह साबित करने की चेष्टा न करते कि मालव-संवत का नाम पीछे से विक्रम-संवत् हो गया ते। पुरातत्ववेत्ता इस बात की खोज के लिए आकाश-पाताल एक न कर देते कि इस संवत्सर का नाम किसने बदला, क्यों बदला और कब बदला । जिन लेखों श्रौर ताम्र-पत्रों के श्राधार पर डाक्टर साहब ने पूर्वोक्त कल्पना की है उनके श्रस्तित्व श्रौर प्रमाणिकत्व के विषय में किसी को कुछ संदेह नहीं। सन्देह इस बात पर है कि पुराने जमाने के शिला-लेखों और ताम्र-पत्नों में "मालवानां गणस्थित्या " होने ही से क्या यह सिद्ध माना जा सकता है कि इस संवत् का कोई दूसरा नाम न था ? इसका कोई प्रमाण नहीं कि जिस समय के ये लेख और पत्र हैं उस समय के कोई और लेख या पत्र कहीं छिपे हुए नहीं पड़े जिनमें यही संवत् विक्रमसंवत् के नाम से चल्लिसित हो ? इस देश को सारी पृथ्वो वो ज्ञान डाली गई

नहीं और न सारे पुराने मकान, मन्दिर, खंडहर आदि ही ढंढ़ डाले गये। इस संवत् के प्रचारक मालवा देशवासी हो सकते हैं। पर इससे क्या यह ऋर्थ निकाला जा सकता है कि मालवा के किसी एक मनुष्य ने किसी घटना विशेष के उपलक्ष्य में यह संवत् नहीं चलाया ? यह कोई असंभव बात तो मालूम होती नहीं। देश-वासियों के नाम से प्रसिद्ध हुन्त्रा संवत् भी किसी विशेष पुरुष के द्वारा, किसी बहुत बड़े काम की यादगार में, चलाया जा सकता है। रोमन संवत् रोम-निवासियों के नाम से प्रसिद्ध है। परन्तु वह रोम-नगर की नींव डालने की घटना-विशेष की याद-गार में चलाया गया था। इसी तरह मालव-संवत् का भी किसी एक मनुष्य के द्वारा, किसी विशेष घटना के कारण, चलाया जाना सर्वथा संभव है। मालवा में मालव लोग बहुत पुराने जमाने से रहते थे। गौतम बुद्ध के समय से तो उनका नाम-निर्देश साफ तौर पर किया जाता है, पर इस जमाने में मालव-संवत् का प्रचार न था। उसका ऋस्तित्व ही न था। इस संवत् की उत्पत्ति ईसा के ५७ वर्ष पहले हुई मानी जाती है। इससे यह देखना चाहिये कि उस समय मालवा में केाई बहुत बड़ी घटना हुई थी या नहीं श्रीर विकमादित्य नाम का केाई राजा वहां था या नहीं।

जिन ताम्र-पन्नों के श्राधार पर डाक्टर कीलहार्न ने अपने कल्पना का मन्दिर खड़ा किया है उनमें से एक बहुत पुराने पन्न में 'मालवेश 'शब्द आया है। यह शब्द इसी मालव-संवत् के सम्बन्ध में है। इससे यह सूचित है कि इसमें संवत्सर के प्रवर्तक

राजा का नाम नहीं है। तथापि वह संवत् किसी राजा का चलाया हुआ जरूर है। यह नहीं कह जा सकता कि इस ताम्र-पत्र के खोदने या ख़ुदवाने वालों को उस राजा का नाम न मालूम था। जैसे शक-सवत् का प्रयोग करने वाले उसके प्रवर्तक का नाम सदा नहीं देते वैसे ही, जान पड़ता है, इस संवत् के प्रवर्तक का नाम उन पुराने शिलालेखों श्रीर ताम्रपत्रों में नहीं दिया गया, केवल मालव-संवत् या मालवेश-संवत् दिया गया है। पर इससे यह कहां सिद्ध होता है कि इसका प्रवर्तक काई राजा या पुरुष-विशेष न था। मालव-निवासियों के एक देश या स्थान छोड़ कर अन्य देश या स्थान में जा बसने की किसी घटना का कुछ पता नहीं। न उनके किसी प्रसिद्ध नगर या इमारत बनाने की किसी घटना का कहीं केाई उल्लेख है। न उनके द्वारा की गई किसी और ही बड़ी बात का कोई प्रमाण है। फिर मालव-निवासियों के द्वारा इस संवत का चलाया जाना क्यों माना जाय ? 'मालवेश 'का अर्थ क्या मालव-देश के राजा के सिवा और कुछ हो सकता है ?

जरा देर के लिए मान लीजिये कि उसका आदिम नाम मालव संवत् ही था। अच्छा तो इस नाम के। बदल कर के ई विक्रम संवत् करेगा क्यां? के ई भी सममदार आदमी दूसरे की चीज का उल्लेख अपने नाम से नहीं करता। किसी विजेता राजा के दूसरे के चलाये संवत् के। अपना कहने में क्या कुछ भी लज्जा न मालूम होगी? वह अपना एक नया संवत् सहज ही में चला सकता है। किसी के संवत् का नाम बदल कर उसे अपने नाम से

चलाना और फिर उसे ६०० वर्ष पीछे फेंक देना बड़ी ही अस्ता-भाविक बात है। भारतवर्ष का इतिहास देखने से माछ्म होता है कि जितने विजेता राजों ने संवत् चलाया, सब ने नया संवत्, अपने ही नाम से, चलाया है। पुरागों और भारतवर्ष की राज नोति-सम्बन्धिनी प्राचीन पुस्तकों में इस बात की साफ आजा है कि बड़े बड़े नामी और विजयी नरेशों के। अपना नया संवत् चलाना चाहिए। युधिष्ठिर, कनिष्क, शालिवाहन ऋौर श्रीहर्ष श्रादि ने इस श्राज्ञा का पालन किया है। शिवाजी तक ने श्रपना संवत् अलग चलाने की चेष्टा की है। अतएव दूसरे के संवत् के अपना बनाने की कल्पना हास्यास्पद और सर्वेथा ऋस्वाभाविक है। श्रपना संवत् चलाने की अपेक्षा दूसरे के संवत का श्रपना बनाना बहुत कठिन है। संवत् चलाने वाले का एक मात्र उद्देश यह रहता है कि उसके द्वारा उसका नाम चले और जिस उपलक्ष्य में संवत् चलाया गया हो उसकी याद लोगों के। बनी रहे। साथ हा उस स्मरणीय घटना का काल भी लोगों को न भूले। इन सब बातों पर ध्यान देने से यही कहना पड़ता है कि जो विद्वान यशो-धर्मन् के। मालव-संवत् का नाम बदलने वाला सममते हैं, उन्होंने विना पूर्वापर विचार किये ही ऐसा समम रखा है।

डाक्टर माराडारकार कहते हैं कि गुप्तवंशी राजा प्रथम चन्द्र-गुप्त ने पहले पहल अपना नाम विक्रमादित्य रक्खा और उसी ने मालव-संवत् का नाम, अपने नामानुसार, बदल कर विक्रम-संवत् कर दिया। परन्तु इस बात पर विश्वास नहीं होता, इसलिए कि गुप्तवंशी राजों ने श्रपना संवत् प्रथम चन्द्रगुप्त के बहुत पहले ही चला दिया था। अतएव श्रपने पूर्वजों के चलाये हुए संवत् का तिरस्कार करके मालव-देश के संवत् को चन्द्रगुप्त क्यों श्रपने नाम से चलाने लगा। फिर एक बात और भी है। चन्द्रगुप्त के सौ वर्ष पीछे के ताम्रपत्रों में भी मालव-संवत् का उल्लेख मिलता है। यदि चन्द्रगुप्त उसका नाम बदल देता तो फिर क्यों कोई मालव-सवत् का उल्लेख करता। अतएव इस तरह की कल्पना विश्वास योग्य नहीं।

यशोधम्मेन् का जो एक शासनपत्र मिला है उसमें उस बेचारे ने न तो कोई संवत् चलाने की बात कही है, न विक्रमादित्य- उपाधि प्रहण् करने ही की बात कही है, और न मालव-संवत् का नाम बदलने ही की चर्चा की है। उसने सिर्फ इतनी बात कही है कि मेरे राज्य का विस्तार गुप्त-नरेशों के राज्य-विस्तार से अधिक है। वह गुप्त-नरेशों के प्रभुत्व के। अपने प्रभुत्व से बहुत अधिक सममता था। इसीलिए उसने इस शासनपत्र द्वारा यह सूचित किया कि अब मेरा राज्य गुप्तों के राज्य से कम नहीं, किन्तु अधिक है। अर्थात् अब में उनसे भी बड़ा राजा हूं। यदि उसने मालव-संवत् का नाम विक्रम-संवत् में बदला होता तो वह इस बात के। जरूर कहता कि गुप्तों की तरह मैंने भी संवत् चलाया है। परन्तु उसने यह कुछ भी नहीं किया। अतएव यह युक्ति, यह तर्कना, यह कल्पना भी सब तरह निःसार जान पड़ती है।

यहाँ तक जिन बातों का विचार हुआ उससे यही माऌम ६ होता है कि ईसा के ५७ वर्ष पहले विक्रमादित्य नाम का कोई निर्माण जरूर थां। उसीने विक्रम-संवत् चलाया। वह मालव-देश का राजा था इसीलिए शुरू शुरू के शिलालेखों और ताम्रपत्रों में यह संवत् मालव-संवत् के नाम से भी अभिहित हुआ है। अप यदि उस समय विक्रमादित्य के अस्तित्व का कोई प्रमाण मिल जाय तो उसके विषय में की गई बहुत सी शंकाओं के लिए जगह ही न रहे।

पुरातत्ववेत्ता ईसा के पूर्व पहले शतक में किसी विक्रमादित्य का होना मानने में बेतरह संकोच करते हैं। इसलिए कि उस समय का न तो कोई ऐसा सिका ही मिला है जिसमें उस राजा का नाम है।, न कोई शिलालेख ही मिला है, न कोई ताम्रपत्र ही मिला है। परन्तु उनकी यह युक्ति बड़ो ही निर्वल है। तत्कालीन प्राचीन इतिहास में उस राजा के नाम का न मिलना उसके अनै-स्तित्व का बोधक नहीं माना जा सकता। पुराने जमाने के सारे ऐतिहासिक लेख प्राप्त हैं कहां ? यदि वे सब प्राप्त हो जाते श्रीर उनमें विक्रमादित्य का नाम न मिलता तो ऐसी शङ्का हो सकती थी। पर बात ऐसी नहीं है। विक्रमादित्य का नाम जरूर मिलता है। दक्षिण में शालवाहन-वंशीय हाल नामक एक राजा हो गया है। विन्सेंट स्मिथ साहब ने उसका समय ६८ ईसवी निश्चितः किया है। इस हाल ने गाया-शप्तशतो नाम की एक पुस्तक प्राचीन महाराष्ट्र भाषा में लिखी है। उसके पैसठवें पद्य का संस्कृत-रूपा न्तर इस प्रकार है---

सवाहनसुखरसतोषितेन ददता तव करे लक्षम् । चरणेन विक्रमादित्यचरितमनुशिक्षितं तस्याः ॥

इस पद्य में विक्रमादित्य की उदारता का वर्णन है। उसके द्वारा एक लाख रुपये दिये जाने का उल्लेख है। इससे इस बात का पूरा प्रमाण मिलता है कि हाल-नरेश के पहले विक्रमादित्य नाम का दानशोल राजा कोई जरूर था। अब इस बात का विचार करना है कि इस राजा ने शकों का पराभव किया था या नहीं? इसका शकारि होना यथार्थ है या अयथार्थ?

डाक्टर हार्नेली और कीलहार्न आदि का ख्याल है कि मुस्तान के पास करूर में यशोधर्म्मन ही ने मिहिरकुल की, ५४४ ईसवी में, परास्त किया था। पर इसका कोई प्रमाण नहीं। यह सिर्फ इन विद्वानों का खयाली पुलाव है, और कुछ नहीं। उन्होंने अल्के रूनी के लेखों का जो प्रभाग दिया है उनसे यह बात कदापि सिद्ध नहीं होती। अल्बेरूनी के लेख का पूर्वापर-विचार करने से यह मालूम होता है कि उसके मत से पूर्वोक्त करूर का युद्ध ५४४ ईसवी के बहुत पिहले हुआ था। अतएव इस बात की मान लेने में कोई बाधा नहीं कि विक्रमादित्य ही ने इस युद्ध में शकों को परास्त किया था। इस विजय के कारण वह शकारि नाम से प्रसिद्ध हुआ। इसी समय से द्यौर इसी उप-लक्ष्य में उसने अपने नाम से विक्रम-संवत् चलाया। यह जीव बहुत बड़ी थी। इसी कारण इसके अनन्तर शकों और अन्यान्य म्लेड्डों का पराभव करने वाले राजों ने विक्रमादित्य उपाधि धारण करना अपने लिए गर्व को बात समका। तब से विक्रमाः । दित्य एक प्रकार की उपाधि या पदवी हो गई।

कल्हण ने राजतरंगिणी में विक्रमादित्य-विषयक भूलें की हैं। हर्ष-विक्रमादित्य और शकारि-विक्रमादित्य, दोनों को गडुमडु कर दिया है। डाक्टर स्टीन आदि विद्वानों ने इस बात को अच्छी तरह सिद्ध करके दिखा दिया है। पुरातत्वज्ञ पंडित कल्हण की इन भूलों को बिना किसी सोच विचार के भूलें कहते हैं। कल्हण के वर्णन से स्पष्ट है कि काश्मीर के इतिहास का सम्बन्ध दो विक्रमादित्यों से रहा है। एक मातृगुप्त को भेजने वाले हर्ष विक्रमादित्य से। इनमें से हर्ष-विक्रमादित्य ईसा की छठो शताब्दी के प्रथमार्द्ध से। इनमें से हर्ष-विक्रमादित्य ईसा की छठो शताब्दी के प्रथमार्द्ध में विद्यमान था। रहा शकारि विक्रमादित्य। सो वह हाल की सप्तशत्ती में वर्णन किये गये विक्रमादित्य के सिवा और कोई नहीं हो सकता। ईसा के पूर्व, प्रथम शतक में, शकों का पराभव करने वाला वही था। इसका एक और प्रमाण लीजिए:—

विन्सेट स्मिथ साहब ने श्रापने प्राचीन भारतवर्ष के इतिहास
में लिखा है कि शक-जाति के म्लेच्छों ने ईसा के कोई १५० वर्ष
पहले उत्तर-पश्चिमाञ्चल से इस देश में प्रवेश किया। उनकी दो
शाखायें हो गई। एक शाखा के शकों ने तत्त्वशिला छौर मथुरा में
श्रापना अधिकार जमाया और चत्रप नाम से श्रसिद्ध हुए। उनके
सिकों से उनका पता ईसा के १०० वर्ष पहले तक चलता है।
उसके पोछे उनके अस्तित्व का कहीं पता नहीं लगता। दूसरी

शाखा वालों ने ईसा की पहली शताब्दी में काठियावाड़ को अपने अधिकार में किया। धीरे धीरे इन लोगों ने उज्जैन को भी अपने श्रधीन कर लिया । इन्हें गुप्तवंशी राजों ने हरा कर उत्तर की स्रोर भगा दिया। अच्छा, तो इनके पराभवकत्ती तो गुप्त हुए। पहली शाखा के शकों का विनाश किसने साधन किया। क्या विना किसी के निकाले ही वे इस देश से चले गये ? अपना राज श्रपना त्र्राधिकार—क्या कोई यों ही छोड़ देता है ? **उनका पता** पीछे से ऐतिहासिक लेखों से चलता क्यों नहीं ? इसका क्या इसके सिवा और कोई उत्तर हो सकता है कि ईसा के ५७ वर्ष पहले विक्रमा-दित्य हो ने उन्हें नष्ट-विनष्ट करके इस देश से निकाल दिया ? इसी विजय के कारण उसको शकारि-उपाधि मिली ऋौर संवत् भी इसी घटना की याद में उसने चलाया। मुल्तान के पास करूर वाला युद्ध इन्हीं तक्षशिला त्र्यौर मथुरा के शकों और विक्रमा-दित्य के मध्य हुन्त्राथा। इसके सिवा इसका अब श्रौर क्या प्रमाण चाहिए ?

इस पर भी शायद कोई यह कहे कि यह सब सही है। पर कोई पुराना शिलालेख लाखो, कोई पुराना सिक्का लाखो, कोई पुराना ताम्रपत्र लाखो जिसमें विक्रम-संवत् का उल्लेख हो। तब हम खाप की बात मानेंगे, अन्यथा नहीं। खुशो की बात है कि इस तरह का एक प्राचीन लेख भी मिला है। वह पेशावर के पास तक्तेबाही नामक स्थान में प्राप्त हुआ है। इसलिए उसी के नाम से वह प्रसिद्ध है। यह उत्कीर्ण लेख पार्थियन राजा गुद्धफर्स

के समय का है। यह राजा भारत के उत्तर-पश्चिमाञ्चल का स्वामी था। इस लेख में १०३ का श्रङ्क है, पर संवत् का नाव नहीं। गुद्रफर्स के सिंहासन पर बैठने के छव्बीसवें वर्ष का यह लेख है। डाक्टर फ्लोट श्रीर मिस्टर विन्सेंट रिमथ ने श्रनेक तर्कनात्रों और प्रमाणों से यह सिद्ध किया है कि यह १०३ विक्रम-संवत् का सूचक है। राजा गुद्धफर्स का नाम यहूदियों की एक पुस्तक में आया है। यह पुस्तक ईसा के तीसरे शतक की लिखी हुई है। इससे, श्रीर इस सम्बन्ध के श्रीर प्रमार्णों से, यह निःसंशय प्रतीत होता है कि विक्रम-संवत् का प्रचार ईसा के तीसरे शतक के पहले भी था श्रीर मालवा ही में नहीं, किन्त पेशावर श्रीर काश्मीर तक में इसका व्यवहार होता था। इस पर भी यदि कोई इस संवत् का प्रवर्तक मालवाधिपति शकारि विकृ-मादित्य को न माने श्रीर उसकी उत्पत्ति ईसा के छठे शतक में हुई बतलाने को चेष्टा करे तो उसका ऐसा करना हठ श्रौर दुरा-मह के सिवा श्रीर क्या कहा जा सकता है।

िसितम्बर १६११

## १-पुराणों की प्राचीनता

जनवरी १९१२ के "मार्डने रिन्यू" में बो॰ सी॰ मजूमदार महाराय का लिखा हुआ एक लेख, पुरागों के विषय में, प्रकाशित हुआ है। उसका भावार्थ, संज्ञेप में, नीचे दिया जाता है।

संस्कृत में श्रौर उससे सम्बन्ध रखनेवाली श्रम्य भारतीय भाषाश्रों में "पुराण " शब्द का श्रर्थ पुरातन है। जब इस शब्द का व्यवहार संज्ञा की भांति किया जाता है तब इससे उन धार्मिक प्रम्थां का मतलब लिया जाता है, जिनमें प्राचीन समय के देवताश्रों, राजों श्रौर महापुरुषों की कीर्ति का वर्णन है। "पुराण " शब्द नया नहीं है; वह वेदों में भी पाया जाता है। बहां भी उसका वहीं श्रर्थ है जो उसके संज्ञा-रूप का होता है। श्रथवं-वेद के ग्यारहवें काएड के सातवें सूक्त में यह शब्द इसा श्रथ में व्यवहृत हुशा है। इससे पुराणों को प्राचीनता प्रकट होती है। पौराणिक साहित्य उतना ही प्राचीन श्रौर पुनीत है जितने कि वैदिक मन्त्र, जैसा कि श्रागे चल कर प्रमाणित किया जायगा।

यज्ञ में वेद-मन्त्रों का काम पड़ता है; परन्तु कौन मन्त्र किस समय और किस प्रकार पढ़ा जाना चाहिए, इन बातों का जिक्र वेदों में कहीं नहीं। साम, ऋक् और श्रथर्व-वेद में केवल मन्त्र ही मन्त्र हैं। हां यजुर्वेद में अवस्य यज्ञ करने और मन्त्र

पढ़ने की प्रणाली का कुछ वर्णन है। पर मन्त्रों के महत्त्व श्रोर<sup>े</sup> यज्ञों के विधानों का पूरा पूरा वर्णन ब्राह्मण-पंथों हो में है। उन प्रन्थों से माछ्म होता है कि श्रमुक देवता की किस समय और किस मन्त्र से प्रार्थना करनी चाहिए; अमुक मंत्र का कर्ता कौन ऋषि है; पूर्व समय में कव और कौन मन्त्र से कौन यज्ञ किया गया और क्यां फल हुआ; श्रीर किस सन्त्र का उचारए किस प्रकार किया जाना चाहिए, इत्यादि । केवल मूल मनत्र जान लेने से विशेष लाभ नहीं ; मन्त्रों के देवता श्रौर उनकी प्रक्रिया का भी जानना आवश्यक है। इस बात का जानना ते। सब से श्रधिक श्रावश्यक है कि श्रमुक मन्त्र को उत्पत्ति का इतिहास क्या है और पूर्व काल में उसके पाठ से क्या क्या लाभ हुए थे। अध्यापक लेनमन ने अथर्ववेद का एक बड़ा अच्छा संस्करण प्रकाशित किया है। उसमें इस बात का भी उल्लेख है कि कौन सुक्त किस कामना के। पूर्ण करने के लिए पढना चाहिए। ब्राह्मण प्रन्थ तो इन्हीं बातों से भरे पड़े हैं। ऋग्वेद के सब मन्त्रों के इति-हास का वर्णन बृहदुदेवता नामक प्रन्थ में है। इस प्रन्थ के चौथे श्रध्याय में लिखा है कि दोघीत्मा नामक एक ज्यक्ति जन्म ही से अन्धा था। ऋग्वेद के प्रथम काएड के कुछ सूक्तों के पारायए से उसे फिर दृष्टि प्राप्त हो गई। वेद-मंत्रों का इस प्रकार का इतिहास, उनके उचारण की विधि और उनके फल का निर्देश, यह सारा विषय-समुदाय, पूर्वकाल में, पुराण या पुराणेतिहास के नाम से उल्लिखित था।

वर्तमान काल में, यज्ञ करते समय, मम्त्रों के इतिहास (पुराण) सुनाने की रीति नहीं; परन्तु महाभारत के समय तक वेद-मन्त्रों के कीर्ति-गान की प्रथा प्रचलित थी। इस काम का भार पौराणिकों पर था। उदाहरण के लिए महाभारत की भूमिका देखिए, जहाँ पर पौराणिक उमश्रवा, यज्ञ करते समय, ऋषियों से यह पूछते हैं कि क्या आप लोग इतिहास सुनने के लिए तैयार हैं—

कृताभिषेकाः शुचयः कृतजप्याहुताग्नयः ।

भवन्त त्रासने स्वस्थाः ब्रवीमि किमहँ द्विजाः ?॥

महाभारत की इस भूमिका में नीचे दिया गया ऋोकाई भी है, जिससे प्रकट होता है कि वेद-मंत्रीचारण के समय पुराणे-तिहास का वर्णन आवश्यक था—

इतिहास-पुराणाभ्यां वेदं समुपबृंहयेत्।

प्रसिद्ध है कि कलियुग के आरम्भ में भगवान् न्यास ने वेद-मन्त्रों के। यथाक्रम सजा कर उन्हें वर्तमान रूप में परिण् किया। यहां पर इस बात के विचार की आवश्यकता नहीं कि किस समय और किस हिसाब से किसने वेदों के। विभक्त किया। परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि उस समय वह भाग, जो इतिहास-पुराण के नाम से प्रसिद्ध था, वेदों से पृथक् कर दिया गया। तभी आधुनिक पुराणों का जन्म हुआ समभना चाहिए।

शतपथ-ब्राह्मण, नैित्तरीय श्रारण्यक श्रीर उपनिषदों से विदित होता है कि शाचीन समय में ब्राह्मण लोग भी इतिहास-

पुराण का अध्ययन बड़ी श्रद्धा और हिंच से करते थे। ख्रान्दोग्य-चपनिषद् में लिखा है—

> ऋग्वेदोयजुर्वेदः सामवेद ऋथर्वणश्चतुर्थ--इतिहास-पुराणः पश्चमो वेदानां वेदः।

इसके अनुसार अथर्व-नेद चौथा वेद और इतिहास-पुराण पाँचवाँ है। भारतीय युद्ध के बाद इतिहास-पुराण के कुरु-पाग्डवें की कथा से मिला कर महाभारत पञ्चम वेद के नाम से विख्यात हुआ है।

श्राधितक पुराणों में बहुत से राजवंशों, राजों श्रीर देवताश्रों आदि का वर्णन है। वैदिक पुराणों में भी केवल वेद-मन्त्रों ही का इतिहास न था। महाभारत में, जहां पुराणों का वैदिक श्रुतियों से घनिष्ठ सम्बन्ध बतलाया गया है, इस प्रकार के कितने ही लेख पाये जाते हैं—

- (१) "मया श्रुतिमिदं पुराणे पुरुषर्षम "।
- (२) " श्रत्राप्युदाहरन्तीममितिहासं पुरातनम् "।
- (३) "श्रूयते हि पुराग्पेऽपि जटिला नाम गौतमी "।

अथर्थ-वेद के अन्तिम शुक्तों से भी प्रकट होता है कि पुराणे-तिहास में केवल देवताओं हो का इतिहास नहीं; किन्तु मनुष्यों का भी इतिहास रहता था। उसमें जगत् की उत्पत्ति, मनुष्य की उत्पत्ति और मन्वन्तर आदि के वर्णन के साथ ही साथ, आदर्श राजें। और बड़े बड़े राजवंशों का भी वर्णन रहता था। पुराणों में जहाँ जहाँ "पुराण" शब्द का प्रयोग हुआ है वहाँ वहाँ इस शब्द से तात्पर्य ऐसी सभी बातें से है। वायु-पुराण में पुराख की यह परिभाषा दो गई है।

> सगेश्च प्रतिसगेश्च वंशो मन्वन्तराणि च। वंशानुचरितञ्चेति पुराणं पञ्चलक्तणम्॥

महाभारत से भी इसी मत की पृष्टि होती है। मेगास्थनीज के लेखों से भी विदित होता है कि उस समय हमारी जिन पुस्तकों में सृष्टि की उत्पत्ति आदि का हाल था उन्हों में बड़े बड़े राज-वंशों, राजों और देश का इतिहास भी था। पाटलीपुत्र में उसने सर्ग-प्रतिसर्ग तथा भारत की अन्य ऐतिहासिक घटनाओं के हाल हिन्दुओं के साथ ही सुना था।

कुछ लोग जब तक किसी बात का वर्ष न प्राचीन पुस्तकों में नहीं देखते तब तक उसकी प्राचीनता स्वीकार करने के लिए तैयार नहीं होते। "पुराण्" शब्द अथर्व-वेद और शतपथ- ब्राह्मण आदि प्रन्थों में तो पाया जाता है, परन्तु पाणिनि के किसी सूत्र में उसका पता नहीं लगता। परन्तु इससे पुराणों की अर्वाचीनता सिद्ध नहीं होती। पाणिनि ने सारी पुरानी बातों का उल्लेख करने को प्रतिज्ञा थोड़े ही की थी। पुराणों की प्राचीनता हूँ ढने के लिए आष्टाध्यायी के सूत्रों की पड़ताल करने की आव- स्यकता नहीं। उसमें न सही, उससे भी पुरानो पुस्तकों में तो "पुराण" शब्द है।

इस बात का ठीक ठीक पता नहीं लगता कि महाभारत के परिवर्तित होने के पहले पुरागोतिहास का क्या रूप था और उसकी क्या दशा थी। सम्भव है, जिस प्रकार प्रत्येक वेद के ब्राह्मण, अनुक्रमणिकायें, उपनिषद् आदि अलग अलग हैं उसो प्रकार प्रत्येक वेद के मन्त्रों की ऐतिहासिक बातों के सूचक पुराऐित-हास भी अलग अलग रहे हों। वृहद्देवता में जिन पुराणों का वर्णन है उनका अर्थ वेदों के मन्त्रों से तो सम्बद्ध है, परन्तु श्रथर्व-वेद के मंत्रों से कोई सम्बन्ध नहीं। अथर्व-वेद के मन्त्रों का पुराण भी रहा होगा । प्रत्येक वेद के मन्त्रों का पुराण भी अलग अलग रहा होगा-इस सम्भावना का एक कारण है। शतपथ-ब्राह्मण के ग्यारहवें, आत्रेय ब्राह्मण के पाँचवें, श्रौर छान्दोग्य-उपनिषद् के चौथे श्रध्याय में जिला है कि जब प्रजापित ने वेदों की प्राप्ति के लिए तप किया तब ऋग्वेद की उत्पत्ति ऋग्नि से, सामवेद की सूर्य्य से श्रौर यजुर्वेद की वायु से हुई। वायु, श्राग्नि और सूर्य्य के नाम पर तीन श्राधुनिक पुराण भी हैं। इन तीनों,पुराणेां का पूर्वोक्त तीनो वेदों से सम्बन्ध होने ही के कारण उनके ये नाम पड़े। यही तीन पुराण महा-भारत के पहले रहे होंगे। अन्य आधुनिक पुराणों की उत्पत्ति महाभारत के पीछे हुई जान पड़ती है।

महाभारत के वनपर्व के १९१ वें ऋध्याय में और उसके अन्तिम पर्व के छठे ऋध्याय में आधुनिक पुराणों का जिक्न जरूर है; परन्तु उन स्थलों के विचारपूर्वक पढ़ने से स्पष्ट माछूम होता है कि वे प्रक्षिप्त हैं। वनपर्व के १८८ वें ऋध्याय में ऐसी घटनाओं का वर्णन है जो महाभारत के समय के बहुत पीछे हुई हैं। आगे

चल कर, १९० वें श्रध्याय में, युधिष्ठिर मार्कग्रहेय से पूछते हैं कि किलयुग में क्या होगा ? वे इस प्रश्न के। पहले भी पूछ चुके हैं श्रीर मार्कग्रहेय पूरा पृरा उत्तर भी दे चुके हैं। परन्तु वे उसे फिर पूछते हैं श्रीर मार्कग्रहेय फिर श्रपने पूर्व उत्तर के। दोहराते हैं। १९१ वें श्रध्याय में भी वही बातें कही गई हैं जो १९० वें में हैं। इसी श्रध्याय में यह श्रोक है—

एतत्ते सर्वमाख्यातमतीतातानागतं मया । वायु प्रोक्तमनुरमृत्य पुराणां ऋषिसंस्तुतम् ॥

कदाचित् यह संकेत यजुर्वेद के किसी पुराण की ओर हो। परन्तु महाभारत में अन्य सब पुराण सिम्मिलत हैं और वह प्रश्वम वेद कहलाता है। उसमें किसी पुराण का प्रमाण न होना चाहिए। इसी अध्याय में वायुपुराण की भी कुछ बातें उद्धत हैं, जिनसे माछम होता है कि किसी ने बहुत पीछे, अपने समय का दिग्दर्शन कराने के लिए, इस अन्य में कुछ अध्याय बढ़ा दिये हैं। ४९ वें श्लोक में वायु-पुराण का प्रमाण देते हुए कहा गया है कि भिवन्यत् में लड़कियां पांच छः वर्ष की उम्र ही में गर्भवती हुआ करेंगी। परन्तु वायुपुराण के ५८ वें अध्याय के ५८ वें श्लोक में लिखा है कि कलियुग में लड़कियां से।लह वर्ष की उम्र के पूर्व ही गर्भवती हुआ करेंगी। उक्त श्लोक दो प्रकार से लिखा जाता है। उसके दोनों रूप ये हैं—

प्रगृष्टचेतनाः पुंसो मुक्तकेशास्तु चूलिकाः । ऊनषोडशवर्षाच प्रजायन्ते युगन्तये ॥ दूसरे रूप में "प्रजायन्ते युगत्तये" के स्थान पर "धर्षयिष्यन्ति ं मानवान्" है ।

स्रोक का दूसरा पाठान्तर विशेष शुद्ध मासूम होता है। परन्तु स्रोक के दोनों पाठों से यह स्पष्ट प्रकट होता है कि किसी समय भारत में सेालह वर्ष के पूर्व लड़कियों का विवाह न होता था।

महाभारत के अन्तिम पर्व के अन्तिम दो अध्यायों में भी अठारह पुराणों का जिक है। महाभारत में कई जगह इस बात का उल्लेख है कि संसार में इतने शास्त्र और इतनी विद्यायें हैं। परन्तु कहीं भी अठारह पुराणों का वर्णन नहीं। अतएव अन्तिम पर्व का छठा अध्याय निःसन्देह प्रक्षिप्त है। इसके पहिले का अर्थात् पांचवा अध्याय भी पीछे से मिला दिया गया है; क्योंकि स्वर्गारोहण तो चौथे ही अध्याय में हो गया था। पांचवें अध्याय में सिवा पहले अध्यायों की बातों के और कुछ नहीं। उदाहरण के लिए पांचवें अध्याय के ६८ वें और ६९ वें श्लोक आदि पर्व के दूसरे अध्याय के ६९५ वें और ६९६ वें श्लोक की केवल नकल है।

जब हम आधुनिक पुराणों के जाँच की कसौटो पर कसते हैं तब माळूम पड़ता है कि सारे पुराण महाभारत के पोछे बने हैं। रहे वैदिक समय के पुराणेतिहास, से। वे कुरू-पारख्वों की कथा से संयुक्त होकर महाभारत के रूप में परिवर्तित हुए विद्यमान है। एक भी आधुनिक पुराण महाभारत के पहले का नहीं।

पुराण वैदिक समय में भी थे। उस समय भी वे इतिहास-संयुक्त थे। पीछे से उन्हें पञ्चम वेद, महाभारत का रूप, प्राप्त हुआ। इन बातों का वर्णन हो चुका। श्रव हम श्राधुनिक पुराणों को त्रोर मुकते हैं। त्राधुनिक पुराण सन् ईसवी से १४० वर्ष पूर्व के नहीं। व्याकरण-महाभाष्य की रचना भी उसी समय की है। मनु-संहिता उससे भी पीछे की है। इन दोनों पुस्तकों में दुर्गा गरोश, महादेव आदि देवताओं का कहीं भी जिक्र नहीं। आधुनिक पुरागों में बहुत सी वैदिक कथायें हैं। परन्तु उनका रूप तोड़ मरोड़ कर कुछ का कुछ कर दिया गया है। बहुत सी कथायें नई भी हैं; उनमें नये नये राजवंशों और राजों का वर्णन है। पूर्व-काल के राजों के बल-विक्रम और गौरव की कथायें लोग पुराणों में सुनते थे। इस कारण, समय समय पर, पुराणों की भाषा में भी परिवर्तन होता रहा है। जैसे जैसे श्रार्य-सभ्यता भारत में फैलती गई वैसे ही वैसे नये नये प्रदेश, नदी, पहाड़ और अन्य स्थानों के नाम पुरार्णों में आते गये । श्राधुनिक श्रौर वैदिक पुरार्णो में श्रौर भी कई प्रकार का भेद हैं। इन बातां पर विचार करने से प्रकट होता है कि त्र्राधुनिक पुराग्। बहुत प्राचीन नहीं है । परन्तु एक बात श्रवश्य है। आधुनिक पुराणों में, एक बार बन जाने पर, इसके बाद विशेष परिवर्तन नहीं हुआ। आधुनिक पुराणें में वैदिक समय के राजों और राजवंशों के नाम वैसे ही पाये जाते हैं जैसे कि वैदिक पुरायों में हैं। मत्स्य-पुरास में जहां इक्ष्वाकु-वंश का वर्णम है बहां लिखा है-

श्रत्राणु-वंशरलोऽय विष्रेगर्तिः पुरातनैः । इक्ष्वाकूनामयं वंशः सुमित्रान्तो भविष्यति ॥

इसी तरह ऋन्य पुराणों में राजों श्रीर राजवंशों का जो वर्णन है वह काल्पनिक नहीं। उनमें उहिजखित राज-वंशों द्वारा प्राचीन राजों के काल-निरूपण में बड़ी सहायता मिल सकती है। पुराणों के राजवंश श्रीर तत्सम्बन्धी घटनायें इतिहास-प्रेमियों के बड़े काम की हैं।

पुराणों में गुतवंश के महाराजों तक ही का हाल मिलता है। इसलिए कुछ लोगों का खयाल है कि पुराग गुप्त राजों के समय में बनाये गये। परन्तु बात ऐसी नहीं। पांचवी शताब्दी के ऋंत में गुप्तवंश हूण लोगों के त्राक्रमण से नष्ट हो गया। गुप्त-वंश के बाद भारत में कोई साम्राज्य न रह गया । केवल छोटे छोटे बहुत से राज्य हो गये । देश में कोई साम्राज्य न रहने के कारण पुराणें। में ऋन्य राजवंशों का नाम नहीं ऋाया । गुप्तवंश के बहुत पृर्व भी भारत में कोई साम्राज्य न था। देश में अनेक छोटे!मोटे राज्य थे। पर उन राजवंशों की कीर्ति का वर्णन पुराणां में है। गुप्तवंश के बाद राजों की कीर्ति का वर्णन करने वालों को कमी भी न थी। पांचवीं शताब्दी के बाद यद्यपि पुरागों में किसी बड़े वंश या साम्राज्य का चर्तेख नहीं, तथापि बहुत से ऐसे प्रमाण मिलते भी हैं जिनसे प्रकट होता है कि उस समय छोटे छोटे राजों स्रौर राज्यों के वर्णन से पुराणों के आकार की अच्छी वृद्धि हुई है। भिन्न भिन्न स्थानों में पुराणों के बढ़ाये जाने का काम हुआ है।

उड़ीसा में ब्रह्मपुराण बढ़ाया गया; गया में श्राग्निपुराण में कितने ही अध्याय मिलाये गये, पुष्कर में पद्मपुराण में पुष्कर की कथा और कालिदास-कृत शकुन्तला और रघुवंश के उल्लेख का भी स्थान दिया गया। यह सब मिश्रण तो अवश्य होता रहा, परन्तु पुराणों की उस रचना-शैली में कोई परिवर्तन नहीं किया गया जिसका समय सम्भवतः सन ईसवी के सौ दो सौ वर्ष पहले का जान पड़ता है।

कर्म-काएड के सुभीते के लिए ही वेदों का क्रम-विभाग हुआ। पुराण उनसे पृथक किये गये। परन्तु यह नहीं कहा जा सकता कि पुराणों के बनाने वाले ज्यास जी ही थे। महाभारत में भी ऐसा नहीं लिखा। महाभारत में केवल इतना ही लिखा है कि ज्यास जी ने अपने शिष्यों को पुराण पढ़ाया और इन शिष्यों ने पुराणों को उन्नति को।

श्रव यदि कुरूपाएडवों की कथा पृथक् कर दी जाय तो महा-भारत ही से पता लगता है कि पुराणों की उत्पत्ति "लोमहर्षण" द्वारा हुई। रही भारतीय कथा; सो उसे व्यास जो के शिष्यों ने रचा।

" लोमहर्षण " शब्द की व्याख्या वायुपुराण में इस तरह की गई है—

लोमानि हर्षयांश्चक्रे श्रोतॄणां यत्सुभाषिते । कर्म्भणा प्रर्थितस्तेन लौकेऽस्मिन् लोमहर्षणः ॥ इससे माॡ्यम होता है कि पुराण किसी एक व्यक्ति के बनाये हुए नहीं। "लोमहर्षण " एक जाति थी जो लोगों को कौत्रह्या वर्द्धक घटनायें सुनाया करती थी, जिनके अवस्य से शरीर के रोक खड़े हो जाते थे।

पुराण समय समय पर वनाये गये, यह बात पुराणों हो से सिद्ध होती है। जिस कम से पुराण बनाये गये हैं उस कम का वर्णन प्रायः सभी पुराणों में है। सबसे पहले ब्रह्म-पुराण बना। उसके पीछे (२) पद्म (३) विष्णु (४) वायु (५) भागवत (६) नारद (७) माकँगडेय (८) अम्नि (९) भविष्य (१०) ब्रह्म-वैवर्त (११) लिङ्ग (१२) बराह (१३) स्कन्द (१४) वामन (१५) कूर्म (१६) मत्स्य (१०) गरुड़ और सबसे पीछें। (१८) ब्राह्माएडपुराण। सूची सब पुराणों में पीछे से जोड़ ही गई जान पड़ती है।

जो लोग पुराण पढ़ते थे वे सूत कहलाते थे। आधुनिक स्पृत्तियों में सूतों और मागधों का स्थान बहुत नीचा कर दिया गया है। वायु-पुराण में लिखा है कि सूत को वेद पढ़ने का अधिकार नहीं परन्तु महाभारत की भूमिका में जिन सूत जो का नाम है के इतने मान्य थे कि ब्राह्मणों तक ने उनकी प्रतिष्ठा की थी। कितके ही पुराणों में वर्णन है कि नारद और मार्क एडेय के सहश मुनियों तक ने पुराणेतिहास सुनाकर सूत का काम किया था। वैदिक समय में बड़े बड़े प्रतिष्ठित ब्राह्मण पुराण कहते थे। पीछे से सूत लोग पुराण सुनाकर रुपया कमाने जगे। मारक होता है कि इसी कारण समाज ने उनको नीचे गिरा दिवा। एक कारण और

## पुराणों की प्राचीनता

भी हो सकता है। जब मगध के राजों के हाथ में भारत का साम्राज्य श्राया तब ब्राह्मणों के श्रितिरक्त श्रन्य जातियों ने भो पुराणेतिहास सुनाने का काम अपने हाथ में ले लिया। इसी कारण सूतां की प्रतिष्ठा उतनो न रही जितनो पूर्ववर्ती सूतों की थी। इस समय तो ब्राह्मण ही पुराणपाठो हो रहे हैं।

[ ग्रगस्त १६१२

## १०-सोम-लता

प्राचीन आयों को सब से प्यारी चीज सोमलता थी। सोम, सोम-रस, सोम-लता, सोम-सुरा आदि के गुणगान से वैदिक साहित्य भरा पड़ा है। वैदिक समय में सोम-लता और सोम-रस का यज्ञादिक में इतना काम पड़ता था जितना शायद ही और किसो चीज का पड़ता रहा हो। सोम-याग, सोम-याजी, सोमपायी आदि शब्द सोम ही की महिमा के सूचक हैं। गुक्र-यजुर्वेद—संहिता के उन्नीसवें अध्याय में, जहाँ सौत्रामणी यज्ञ का विधान है, सर्वत्र सोम ही सोम और सुराही सुरा का साम्राज्य देख पड़ता है। उसकी स्तुति, प्रार्थना, प्रशंसा, गुणकीर्तन, पान, विधान आदि के विषय में अनेक मंत्र हैं। ऋग्वेद का नवां मण्डल भी सोम-गुण-गान से भरा है। पर यह सोम-लता आज कल ही क्यों, बहुत पहले से अप्राप्य हो रही है। अब जहाँ कहीं यज्ञादि में उसका काम पड़ता है वहाँ उसका स्थान किसो और ही चीज को देना पड़ता है।

सुश्रुत ने सोम को एक प्रकार की अमृतात्मक दि व्य औषि माना है। उसकी उत्पत्ति, नाम, गुण और सेवन को किया का जो वर्णन सुश्रुत ने किया है, सुनने लायक है। सुश्रुत के कथन का भावार्थ हम नीचे देते हैं— किसी बहुत पुराने जमाने में ब्रह्मादिक देवताश्रों ने सोम नाम का अमृत उत्पन्न किया। क्यों ? इसलिए कि लोगों को जरा और मृत्यु का भय न रहे—" जरामृत्युविनाशाय" अर्थात् उसके सेवन से आदमी अजरामर हो जाय। उसका सेवन जरा और मृत्यु के विनाश के लिए हैं।

सच पूछिए तो सोम-नामक श्रौषधिरूपी अमृत एक ही है, पर स्थान, नाम, श्राकार श्रौर वीर्य के अनुसार वह चौवीस प्रकार का होता है। यथा—(१) श्रंशुमान् (२) मुख्जवान् (३) चन्द्रमा (४) रजतप्रभ (५) दूर्वी-सोम (६) कनीयान् (७) श्वेताच्च (८) कनकप्रभ (९) प्रतानवान् (१०) तालवृन्त (११) करवीर (१२) श्रंशवान् (१३) स्वयंप्रभ (१४) महासोम (१५) गरुड़ाहृत (१६) गायत्र्य (१७) त्रैष्ट्रभ (१८) पांक (१९) जागत (२०) शाङ्कर (२१) आग्निष्टोम (२२) रैवत (२३) यथोक्त (२४) त्रिपदा-गायत्रीयुक्त (उडुपति) विद्यावारिधि श्रीमत्पिएडत ज्वालाप्रसाद जी मिश्र ने श्रपने यजुर्वेदीय मिश्र-भाष्य के पीछे सोमविषयक एक परिशिष्ट दिया है। उसमें श्रापने त्रिपदा-गायत्री-युक्त श्रौर उडुपति ये दो नाम प्रथक् प्रथक् माने हैं। परन्तु ऐसा करने से सुश्रुत की लिखी हुई चौबीस संख्या नहीं रहती; पश्रीस हो जाती है।

पाठक देखेंगे, इन नामों में कुछ नाम तो वैदिक छन्दों के नामानुसार हैं श्रौर कुछ चन्द्रमा के गुग्ग-नामानुसार। परन्तु कनीयान्, तालवृन्त श्रादि में दोनों बातें नहीं हैं। वे स्वतन्त्र नाम हैं शायद वे सामलता की छुटाई बड़ाई के अनुसार रक्खे गये हों। सुश्रुत के कथनानुसार सब नाम वैदिक हैं। पर सब के सेवन की विधि और गुण एक ही है। अब सोम का उपयोग किस तस्ह करना चाहिए सो सुनिए।

जिसे सोम-सेवन की इच्छा हो वह एक अच्छी जगह ढूंढ़ कर वहाँ एक त्रिवृत्त-तोन पौठ या घेरे का-घर बनावे। फिर सामग्री श्रीर नौकर-चाकर लेकर वहां जाय। वमन श्रीर विरोचन आदि से शरीर के सब दोषों को दूर कर दे। खाना-पीना सब नियमा-नुकूल होने दे। फिर अच्छे महूर्त में अंशुमान् नामक सोम को मैदिक विधि से लाकर ऋत्विजों के द्वारा उसे परिष्कृत करावे-धुलवाये, छिलवाये, साफ़ कराये । यह हो चुकने पर उसका हवन कराकर मङ्गल-पाठपूर्वक घर के श्रीतर यथा-स्थान साम की जड़ (कन्द) को सोने की शलाका से फाड़े। उससे जो दूध (रस) निकले उसे सोने के वर्तन में रख कर उसमें से ऋञ्जुली चुपचाप एक ही दफ़े में गले से उतार दे। पीते समय उस रस का स्वाद न ले; वह जीभ में न लगने पावे। फिर आचमन कर बचे हुए रस को पानी में डाल दे। यम-नियमों द्वारा चित्त-वृत्तियों को क़ाबू में रक्खे। बोले नहीं। मकान ही के भीतर अपने इष्ट-भित्रों सहित रहे । निर्वात स्थान में रहे-जहाँ रहे वहाँ हवा न श्राती हो । चित्त श्रीषधि ही की तरफ लगाये रहे। जी चाहे बैठे, जी चाहे घूमे; पर स्रो न जाय।

शाम को भूख माल्स हो तो ओजन करे। पर क्या ओजन

करे, यह न तो सुश्रुत ही महाराज ने लिखा, न उनके टीकांकार डल्लन ही ने। इसके बाद शान्तिपाठ सुनकर मित्र जनों से सेवा किया गया वह मनुष्य कुश-शय्याः के ऊपर काला मृगचमें विछा कर सो जाय। प्यास लगे तो ठएडा जल पिये। सबेरे उठ कर शान्तिपाठ सुने और मांगलिक कार्य या मंगलाचरण करके गऊ का स्पर्श करे। अनन्तर पहले की तरह बैठे। यहां पर " तथैवा-सीत् " का ऋर्थ परिडत ज्वालाप्रसाद जी "पूर्व की ऋोर बैठे " लिखा है। पर हमने डझनाचार्य के अर्थ का अनुगमन किया है। दोनों में जो अर्थ ठीक हो पाठक उसे ही स्वीकार करें। सीमरस के पच जाने पर कै शुरू होती है। कै में रुधिर निकलता है। उसमें कीड़े रहते हैं । कै होने पर शाम को गरम करके ठंढा किया दूध पीना चाहिए। तीसरे दिन विरेचन होता है श्रौर मल के साथ भी कीड़े निकलते हैं। इस वमन-विरेचन से शरीर शुद्ध हो जाता है। अनिष्ट भोजनों से पैदा हुन्ना दोष दूर हो जाता है। इसके बाद, अर्थात् तीसरे दिन, शाम को स्नान करके फिर दूध ही पोना चाहिए। रात को चौम वस्त्र बिछाकर शय्या पर साना चाहिए। किसी की राय में चौम वस्त्र रेशमी कपड़ों को कहते हैं श्रौर किसी की राय में सन या श्रालसी की छाल से बने हुए कपड़ों को।

चौथे दिन बदन में सूजन आ जाती है। सब अंगों से कीड़

<sup>\*</sup>श्रीपत्पंडित ज्वालाप्रसाद जी की राय में कुश-शय्या से पतलब कुश के तृशों से बनी हुई खाट से हैं।

टपकने लगते हैं। तब सेामपायी के। घूल बिछा कर शय्या पर सुलाना चाहिए और पूर्ववत् दूध पिलाना चाहिए। पाँचवें और छठे दिन भी यही उपचार करना चाहिए। दोनें। वक्त सिर्फ दूष पिलाना चाहिए। सातवें दिन उसका मांस और त्वचा गल कर गिर जाती है। हड्डी मात्र शेष रह जाती है। पर सोमपान के प्रभाव से वह मरता नहीं; श्वासोच्छ्वास जारो रहता है। उस दिन गुनगुना दूध उसके श्रस्थ-पज्जर पर छिड़कना चाहिए और नित्य मुलहटी और चन्दन का लेप लगाना चाहिए। यह करके फिर दूध पिलाना चाहिए। पर शरीर का मांस गल जाने से दूध उसके पेट तक पहुँचेगा कैसे और वहाँ श्वामाशय में ठहरेगा किस तरह, यह समक्त में नहीं श्वाता।

श्राठवें दिन बड़े सबेरे ही शरीर पर दूध छिड़क कर चन्द्रन लेप करे। पूर्ववत् शप्यां से घूल उठा ले। उस पर चौम वस्न विछा कर सोमपार्थी के। सुलावे। उस दिन से नया मांस उत्पन्न होने लगता है और त्वचा भी उसी के साथ निकलने लगती है। दाँत, नरव और रोम सब गिर जाते हैं। नवें दिन उसके शरीर पर श्रणु नामक तेल लगाना चाहिए श्रीर स्नेम की छाल के काढ़े से सेचन कराना चाहिए। दसवें दिन भी यही उपचार करें। तब तक त्वचा जरा कड़ी हो जाती है। ग्यारहवें और वारहवें दिन भी पूर्ववत् वर्ताव करें। तेरहवें दिन से सोलहवें दिन तक सिर्फ सोम की छाल के काढ़े से शरीर सेचन करें। सत्रहवें और अठारहवें दिन नये दाँत निकलते हैं। दाँत खूब चिकने, नोकदार श्रीर चमन

कीले होते हैं—ऐसे चमकोले जैसा होरा, स्फटिक या वैहूर्य होता है। सब दाँत एक से होते हैं; छोटे बड़े नहीं होते। खूब मजबूत और बड़ी से बड़ी चीज तोड़ सकने योग्य होते हैं। उस दिन से पश्चीसवें दिन तक पुराने चावलों का भात, दूध और यबागू के साथ मजे में खाता रहे।

छ्ड्बीसवें दिन से दोनों वक्त चावल का नरम भात, सिर्फ दूध के साथ, खाय। तब नये नाखून निकलते हैं। वे मूँगा, बीरबहूटी और प्रातः कालोन सूर्य के सदृश सुर्फ होते हैं। चिकने भी होते हैं और "स्थिर" भी होते हैं। केश भी नये निकल आते हैं। त्वचा भी उत्पन्न होकर सम्पूर्णता के। पहुँच जाती है। रङ्ग विष्णु भगवान की त्वचा के रङ्ग का जैसा होता है—नील कमल, अलसी के फूल और वैद्धर्य मिए का जैसा रङ्ग होता है वैसा।

एक महीने बाद सिर के बाल मुँडवा देने चाहिए और उस पर उशीर, चन्दन और काले तिल का लेप लगाना चाहिए; अथवा दूध से स्नान कराना चाहिए। मुँडवाने के सात दिन बाद नये केश निकलते हैं। वे भ्रमर और काजल के समान काले होते हैं; घुँघराले भी होते हैं और खूब चिकने भी होते हैं। याद रहे, अब तक सोमपायी महाशय तीन कक्षा (तीन पौठ) के घर के भीतर तीसरी कच्चा ही में रहे हैं। पर अब तीन रातें और बीत जाने पर, भीतरी कमरे से निकल कर दूसरे में आवें और जरा देर रह कर फिर भीतर ही उसी कमरे में घुस जायाँ। इसके बाद बला नामक तेल बदन पर मलने के लिए, जौ के आटे का उबटन लगाने के लिए गुनगुना दूध शरीर-सेचन के लिए, अजकर्ण नाम की आषि का काढ़ा "जत्सादन "के लिए, खस पड़ा हुआ कुएँ का पानी स्नान के लिए, चन्दन लेप के लिए दिया जाय। खाने के लिए आँवल का रस मिला हुआ यूप और दाल आदि दे। दूप और मुलहटी से सिद्ध किये हुए तिल "अवचारण" के लिए दे। दस रातों तक यह काम जारी रक्खे।

इसके बाद सब से भीतर के कमरे के। छोड़ कर दूसरे कमरे या दरजे में आवे। उसमें भी दस रात पूर्ववत् रहें। फिर सब से बाहर के, अर्थात् पहले, कमरे में आवे और आत्मा को स्थिर करके दस रातों तक वहाँ रहे। थोड़ी देर धूप और वायु का सेवन करके भीतर चला जाया करे। परन्तु भूल करके भी कभी अपना मुँह आईने में न देखे। क्योंकि उस समय सेामपायी के मुँह पर अब्रुव सौन्दर्य आ जाता है। इसके बाद १० रात क्रोध आदि विकारों के वशीभूत न हो। सब प्रकार के सेाममृत के सेवन की यही विधि है। विशेष करके बझी प्रतान और छुप जाति के सेाम का सेवन करना चाहिए। उनके सेवनीय रस की मात्रा के हैं पाव मर है। परन्तु ऊपर सोम के जो २४ प्रकार गिनाये हैं उनमें बझी और छुप नाम नहीं आया। शायद उन्हों में से किसी दो के ये नामान्तर हैं।

अंशवान् नाम के सोम का रस सोने के पात्र में नियोंड़े, चन्द्रमा का चौँदी के पात्र में। उनके सेवन से अनुष्य की अशि मादिक आठ सिद्धियाँ प्राप्त हो जातो हैं। यही नहीं, किन्सु विर् ŗ

ईशान देव (शिव) में लोन हो जाता है। बाक़ी के जो सोम हैं उनके रस को तांबे, मिट्टो या लाल चमड़े के पात्र में निचोड़े। शुद्रों के लिए यह रस नहीं है। ब्राह्मण, चत्रिय और वैश्य, इन्हीं तीनों के। इसे पीना चाहिए। सेाम-रसायन पिये जब चार महोने हो जायँ तब पौर्णमासी के दिन किसी पिवत्र स्थान में ब्राह्मणों की पूजा कर के मङ्गलपाठ-पूर्वक उस घर के बाहर निकले और फिर मजे में जहाँ चाहे यूमे फिरे।

जो मनुष्य श्रोषधियों के स्वामी साम का सेवन करता है उसका नया शरीर, दस हजार वर्षों तक बना रहता है। श्राम, पानी, श्रख, शख श्रीर विषाद एक भी उसे बाधा नहीं पहुँचा सकते — उसकी मारने में वे कोई समर्थ नहीं होते। साठ वर्ष की उस्र वाले महामदोन्मत्त हजार हाथियों का इतना बल उसके शरीर में श्रा जाता है। उत्तर कुरु हो नहीं, त्तीरसागर श्रीर श्रमरावती तक वह बेखटके जा सकता है; कोई उसका रोकने वाला नहीं। अर्थात जहाँ वह चाहे जा सकता है। रूप उसका कन्द्र्प तुल्य हो जाता है; कान्ति उसकी चन्द्रमा के समान हो जाती है। उसके शरीर में ऐसी श्रपूर्व द्युति श्रा जाती है कि उसे देख कर प्राणिमात्र प्रमानन्द में मम हो जाते हैं। उसको संगोपाङ्ग वेद भो श्रा जाते हैं। वह देवताओं के समान हो जाता है। उसका केहं सङ्गल्प व्यर्थ नहीं जाता। जो चाहे कर सकता है।

जितने प्रकार के साम हैं सब में पन्द्रह ही पत्ते होते हैं। वे शुक्र पक्ष के १५ दिनों में एक एक करके पैदा होते हैं और कृष्ण पत्त में एक एक करके गिर जाते हैं। पूर्शिमा के दिन पूरे १५ पत्ते हो जात हैं श्रौर श्रमावस्या के। एक भी नहीं रहता।

श्रंशुमान सोम में घो के सदृश सुगन्ध होती है। राजतश्म में कन्द होता है। मुख्यान में केले की तरह का कन्द होता है। उसके पत्ते लहसुन के पत्तों के समान होते हैं। चन्द्रमा नाम के सोम में सोने के सदृश चमक होती है। वह हमेशा जल में होता है। गरुडाहृत श्रीर श्वेताक्ष सफेद रंग के होते हैं। श्राकार उनका सांप की केंचुली के सदृश होता है; पेड़ों के श्राय-भाग में वे लिपटे रहते हैं। इन दोनों सोमों में श्रानेक प्रकार के चित्रविचित्र मण्डल (घेरे) बने रहते हैं। जितने सोम हैं सब में १५ ही पत्ते होते हैं। किसी में मोटी जड़ होती है; किसी में दूध होता है; किसी की लता होती है; किसी के पत्ते किसी प्रकार के होते हैं, किसी के श्रीर किसी प्रकार के होते हैं, किसी के श्रीर किसी प्रकार के।

हिमालय, अवुद ( श्रायू ), सह्याद्रि, महेन्द्र, मलयाचल, श्रीपर्वत, देविगर, देवसह, पारियात्र, विन्ध्याचल आदि पवतों में साम अत्यन्त होते हैं। देवसुन्द नाम के सरोवर में भी वे होते हैं।

व्यास नदी के उत्तर में जो पांच बड़े बड़े पर्वत हैं उनके मध्य श्रीर श्रधोभाग में सिन्धु नाम की महानदी है। उसमें चन्द्रमा नाम का उत्तम सेाम पानी पर तैरा करता है। अ उसी के पास

अ मृल पाठ यह है---उत्तरेख वितस्तायाः प्रश्रद्धा ये महोधराः ।

श्रंशुमान् श्रीर मुक्तवान् साम भी होते हैं। काश्मीर में क्षुद्र मानसरोवर नाम का एक दिञ्य तालाब है। उसमें गायत्र्य, त्रैष्टुभ, जागत, पांक्त श्रीर शंकर नाम के साम होते हैं। चन्द्र-तुल्य कान्ति वाले श्रीर साम भी वहां होते हैं।

परन्तु ये सोम सब को नहीं देख पड़ते। अधर्मी, कृतन्न, ब्राह्मण्डेषी मनुष्यों को इनके दर्शन अलभ्य हैं।

सुश्रुतजी के लेख का यही मतलब है। यद्यपि यह क़िल्युग है। अधर्म, कृतन्नता श्रीर ब्राह्मण्रद्वेष का साम्राज्य है। यथापि धर्मिष्ठ, कृतज्ञ श्रीर ब्राह्मणों तथा वेदों की पूजा करने वाले भी पुरुष एक श्राध अब भी जहाँ तहाँ देखे जाते हैं। सोमों के नाम, लच्चण श्रीर उत्पत्ति—स्थान साफ साफ सुश्रुत में दिये हुए हैं। सेामरस-पान श्रीर तत्सम्बन्धी उपचार भी बहुत कठिन नहीं हैं। श्रीर लोग नहीं, तो श्रमीर आदमी तो जरूर हो उन्हें कर सकते हैं। क्या ही अच्छा हो यदि कोई एक आध प्रकार के सेाम का पता लगाकर किसी अच्छे वैद्य से श्रपना कायाकल्प करा डाले श्रीर इज़ार हाथियों का बल प्राप्त कर के न्निलोको में श्रानन्द-पूर्वक विचरण करे। यदि गवर्नमेंट को ऐसे ऐसे १०० श्रादमी भी

पञ्च तेषामधा मध्यं सिन्धु नामा महानदः ।

काष्ठवत्स्रवते तत्र चंद्रमाः से।मसत्तमः ॥

इसका भातार्थं पं० ज्वालामसाद जी ने इस तरह लिखा है—''व्यास नदी के उत्तर पर्वतों में तथा जहां पंजाब की पांची नदी सिन्धु में मिलती हैं वहां चन्द्र नामक सोम उत्पन्न होता है''। मिंत जाँय तो मानों उसे एक लाख हाथी मिल गये। ऐसा होनें से उसे जो लाखों सैनिक रखने पड़ते हैं उनकी कोई ज़रूरत में रहे। सिर्फ एक कम्पनों से सब काम निकल जाय!। करोड़ों रपषे की बचत हो। मालूम होता है, अधमें और कृतन्नता आदि की बहुत वृद्धि होने से भगवान सेाम सदा के लिए इस देश से अन्तर्हित हो गये हैं। हम लोगों का अहोभाग्य है जो, सोम की तरह, भगवान भी बिलकुल हो अहरश्य नहीं हो गये।

सुश्रृत जी के लेख से साफ तौर पर सिद्ध होता है कि उनके जमाने में, या उनके पहले, साम जैसा पवित्र पदार्थ चमड़े के वर्तन में भी रक्खा जाता था। जिस चमड़े को छुकर, आजकलें; इस श्राविष्ठता के जमाने में, हम लोग हाथ धोते हैं वह उस समय अपवित्र नहीं माना जाता था। किसी सामरस के लिए साने के किसी के लिए चांदी के, किसी के लिए तांबे और मिट्टी के पात्रों का विधान किया गया है। यह पात्र-कल्पनाः या तो साने के स्वभाव और गुए। के अनुसार की गई होगो या पान करने वाले के सामर्थ्य के श्रमुसार । जिसके पास सोने काः न हो वह चांदी के पात्र में निचोड़ा जाने वाला साम पिये। वहा भी न कर सके तो तांबे, मिट्टी या चमड़े के पात्र वाले को पिये। परन्तु गरोबों के लिए उसका पान शायद् असम्भव था। क्योंकि तीन पौठ का घर श्रीर साने का सिक्का मिलना उनके लिए कठिन ैं सममना चाहिए। शुद्रों के लिए साम रसायन पीने को जो मनाही है सो उचित ही है। वेदों का पढ़ना जब उनके लिए मना है .तद्

कास्मकल्प करके देवता वन जाना जरूर ही मना होना चाहिए। कौन सच्चा स्वदेश-भक्त ऋँभेज चाहेगाः कि कोई हिम्बोस्तानीः काला आदमी भारत का बड़ा लाट हो जाय ?

जिस कायाकल्प का उल्लेख सुश्रुत जी ने किया है वह किसे किसे प्राप्त हुआ था, उसका पता पुराणादि प्राचीन प्रन्थों से ढूंढ कर कोई लगावे तो बहुत अच्छा हो। सुश्रुत जी के बहुत पीछे के बने हुए प्रन्थों में बाजीकरण आदि श्रीषियों के गुणों का वर्णन वैद्यों ने बड़ी ही आलंकारिक भाषा में किया है। "चूर्णमिदं प्रयसा निश्चि पेयं यस्य गृहे प्रमदाशतमस्ति"—इस तरह के अत्युक्ति-पूर्ण लटके इन प्रन्थों में हजारों भरे पड़े हैं। परन्तु सुश्रुत जो के कायाकल्प-विधान को ऐसा नहीं कह सकते। वे ऋषि थे। अत्यव सत्यवादी थे। उन्होंने जो छछ लिखा है, बढ़ाकर न लिखा होगा। यदि उनके जमाने में इस तरह का कायाकल्प किसी को भी न सिद्ध हुआ होगा, तो भी उन्होंने उसका उल्लेख अपने पूर्ववर्ती ऋषियों के प्रन्थों के आधार पर किया होगा। पर कुछ प्रमाण या कुछ आधार उनके पास रहा जहर होगा।

सुश्रुत के बाद के प्रन्थकारों ने इस सेाम-रसायन के पान की प्रिक्रिया का वर्णन नहीं किया । किसी ने किया भी है तो छुछ यों ही नाम मात्र के लिए लिख दिया है। इससे जान पढ़ता है कि धीरे धीरे लोग इसे बिलकुल ही भूल गये। अथवा यह शास्त्रोक्त पान और विधान असम्भव सममा जाने लगा।

चरक जी भी आयुर्वेदीय चिकित्सा-प्रणाली के आचार्य माने जाते हैं। उनके प्रन्थ में लिखा है कि सोम (चन्द्रमा) की एक एक कला की वृद्धि के साथ साथ सोमलता का एक एक पत्ता नया होता जाता है और उसके हास के साथ साथ एक एक पत्ता गिरता भी जाता है। इसीसे इस लता का नाम सोम पड़ा। 'सोम 'शब्द "सु" धातु से बना है। इस धातु का अर्थ प्रसव करना—पैदा करना—है। सोम अमृत पैदा करता है- इसी से वह सोम नाम से प्रसिद्ध हुआ।

सुश्रुत जी के कथनानुसार सोमलता का रस भी अमृत ही के समान गुण्कारी होता है। अतएव इस लता का भी सोम नाम यथार्थ है। यहां पर यह शंका हो सकती है कि सोमलता तो अदर्शनत्व का प्राप्त हो गई है; पर सोमोप नामक चन्द्रमा अब तक बना हुआ है। वह अमृत टपकाने के लिए प्रसिद्ध है। परन्तु उसकी किरणों से अमृत का एक कण् भी टपकते किसी ने नहीं देखा। अतएव क्या आश्चर्य जो चन्द्रमा के अमृत टपकाने की कथा की तरह सोमरस के पान से अमृत-पान के गुण् होने की कथा भी वाविवलास मात्र हो ? अथवा सोमलता को कथा चन्द्रमाही के पौराणिक गुण्धमों का एक रूपक हो। बात यह है कि जिसे ऐसी कथाओं पर विश्वास नहीं वह यही क्या और भी सैकड़ों शंकार्थ कर सकता है। मानिए तो मान लीजिए, नहीं तो सशंक या निःशंक जैसे जी में आवे बैठे रहिए।

श्रायुर्वेद-विषयक वातों का छोड़ कर श्रव साम-विषयक वैदिक बातों का विचार कीजिए। वैदिक समय में साम का बड़ा आदर था। ऋषि मुनि सब उसे प्रेम से पीते थे। वह बड़ी ही पित्र चीज मानी जाती थी। देवताओं को उसका भोग लगाया जाता था । उसे ख़ुद भी देवत्व प्राप्त था । वह यज्ञों में काम आती थी। ऋग्वेद के नवें मगडल में सीम की बड़ी बड़ी स्तुतियां हैं। यजुर्वेद के उन्नीसवें ऋध्याय में सौत्रामिए यज्ञ का विषय है। वहां साम की बड़ी ही महिमा गाई गई है। देवता के समान उसकी स्तृति की गई है। उससे बर मांगे गये हैं। परन्तु उसके साथ ही उसके मादक गुण की गाथा भी गाई गई है। यहां तक कि ' सुरा त्वमसि शुष्मिणीं 'कह कर वह सुरा-सोम के नाम से अभिद्ति किया गया है। ब्राह्मण-प्रन्थों में तो सुरा-साम बनाने की विधि भी लिखी हुई है। उससे सूचित होता है कि सामलता के रस में जौ, चावल, त्रिफला, शुरुठो, पुनर्नवा, अश्वगन्धा, पिप्पली श्रादि चीजें डालकर रक्खी जाती थीं। तब इसमें मादकता आ बाती थो । बही रस छान कर पिया जाता था ।

विद्वानों को राय है कि वहीं सोम-सुरा पानकरनेवाले सुर नाम से आख्यात हुए, और जिन्हें उसका पीना पसन्द नहीं था, अथवा जो बहुत कम पीते थे, वे असुर कहलाये। सुर, प्राचीन आक्यों के पूज्य हुए और असुर प्राचीन पारसियों के। यजुर्वेद के उन्नीसवें अथ्याय में जिस सुरा का वर्शन है वह बिद एक प्रकार का मच ही था, जैसा कि वैदिक मंत्रों से सूचित होता है, तो उसे श्रार्य लोग श्रादर-पूर्व क पीते थे। वाग्भट-कृत श्रष्टाङ्ग-हृदय में भी यही लिखा है—''सौत्रामएयां द्विजमुखे या हुताशे चहूयते।" श्र्यात् सौत्रामएी यह में सुरा श्रान्त में होमी भी जाती है श्रोर द्विजों को पिलाई भी जाती है। श्रतएव वाग्भट के श्रनुसार सौत्रामएी यह में जो सुरा पान की जाती थी वह कोई श्रसाधारण सुरा न थी। मामूली मदिरा थी।

वैदिक समय में लोग सोमरस को यों भी पीते थे और उसमें मादकता उत्पन्न करके उसके। सुरा बना करके भी पीते थे। परन्तु एक बात समम में नहीं श्राती। यदि सुश्रुत जी के कथना-नुसार सोम-रस में वमन श्रौर विरेचन श्रादि उत्पन्न करने का गुण था तो बहुत पुराने वैदिक समय में तो सोमरस पान किया जाता था। उसमें यह बात क्यों न थी। इसका कहीं उल्लेख नहीं मिलता कि सोमरस पीने वाले को छिद्दि होती थी, या उसका मांस गल जाता था, या श्रौर कोई बात वैसी होती थी। सोम-रसायन पीने की जो विधि सुश्रुत में दी गई है उसमें सोम-रस के साथ त्रौर कोई औषधि मिलाने की बात नहीं है, जो यह कहें कि उसके कारण वमन, विरेचन श्रादि उत्पन्न करने की शक्ति सोम-रस में त्रा जाती हो । इधर वैदिक सुरा में अन्यान्य चीजें जरूरत मिलाई जाती थीं। उनके कारण साम का वह गुण यदि जाता रहता था तो यों ही जो लोग सोमरस पीते थे उनके शरीर में कोई विकृति क्यों न होती थी।

जिस श्रौषधि का जो गुए है वह होना ही चाहिए। वेदों में

हालिस सोमरस-पान का भी उल्लेख है। पर, उसके पीने से क्या फल होता था—छर्दि आदि कुछ होती थी या नहीं इसका कहीं उल्लेख नहीं। ब्राह्मण-प्रन्थों में खालिस सोम-पान की विधि नहीं लिखी। यज्ञों में जिस सोम का प्रयोग होता था उसमें और कितनी ही चीज़ें मिलाई जाती थीं। तब उसमें विशेष मादकता उत्पन्न होती थीं।

डा० राजेन्द्रलाल ने गवर्नमेंट श्राव इंडिया को एक पन्न लिखा था। उसमें उन्होंने वादा किया था कि कुछ समय बाद हम सोम पर एक विस्तृत लेख प्रकाशित करेंगे। परन्तु डाक्टर साहेब का वह लेख हमारे देखने में नहीं श्राया। शायद वे लिख नहीं सके; उसके पहले ही उनकी मृत्यु हो गई।

श्रापस्तम्ब-यज्ञ-पिरभाषा में सोमलता बेचने वाले जङ्गली श्रादमियों से उसके मोल लेने श्रादि को विधि लिखी हुई है। धूर्त क स्वामी की टीका में सोमलता का जो लज्ञ ए दिया हुश्रा है उसमें लिखा है कि सोम एक प्रकार की वल्ली है। उसका

श्चिर विषय में हमारे मित्र एं० गिरधर जो शम्मां कालरा-पाटन से लिखते हैं " धूर्त स्वामी के बताये हुए सब लच्या गिलवे में मिलते हैं; सिफ्र इसे छोड़ कर कि पत्ते नहीं होते । आयुर्वेद में सोमवल्ली कहने से उनका भी बोध होता है। इसमें दूध निकलता है और बड़ा गुण करता है। पित्त को दूर करता है। त्रिदोषघन है। दूध के साथ और विशेष कर बकरियों के दूध के साथ हितकारी है। सम्भव है, प्राचीन आर्य उसका उपयोग सोमलता के नाम से करते रहे हों। उसका एक नाम अमृता भी है। यह भी उसके अमृत-तुल्य गुण का शाची है। यह पाय: नहीं सूखती।

रक काला होता है--उससे दूध निकलता है। लता में पश्चिषां नहीं होती। चसने में वह कडुई मालूम होती है। उसकी मांसल होती है। उसे खाने से क़ैं होने लगती है। उससे इलेका भी हो जाता है। उसे बकरियां खातो हैं। इस वर्णन के अनुसार सोम का कडुवा होना सुश्रुत के वर्णन से मिलता है। क्योंकि जीभ में छू गये बिना हो सेाम-रस पीने का विधान सुश्रुत ने लिखा है। इसका कारण कडुवेपन के सिवा श्रीर क्या हो सकता है ? रसना में लगने से अति-कटुता के कारण सामरस विया न जायगा, इस लिए सुश्रुत ने एक साँस में पाव भर रस गले से नीचे उतारने को बिधि लिखों है। के होना भी सुश्रुत के दिये हुए लच्चण से मिलता है, श्रौर लता से दूध निकलना भी। परन्तु बिना पत्ती के लता का होना जो लिखा है सो सुभूत के लच्या से नहीं मिलता। सूखने से यदि पित्तयों का गिर जाना माना जाय तो सूखी लता से बूध नहीं निकल सकता। सम्भव है, कोई सोमलता बेपत्ते की भी रही हो।

सूली हुई भी फिर हरी हो सकती है। उसके कितने ही दुकड़े कर दिये जाँग; सब दुकड़े फिर ज़िन्दा हो कर लग जाते हैं। अर्थाद एक एक दुकड़े की एक एक बेज हो सकती है। वह मज़लरापाटन में मौजूद है और भी कई एक बगह है। इसे अख़त-उस्जी भी कहते हैं। इसका सूला दुकड़ा पानी में मिगो कर निचोड़ा जा सकता है। वह रस भी काम नै जाता है।"

प्राचीन समय में सेाम-रस का बहुत प्राचुर्थ्य था। पुरातन आर्थ्य उसे बहुत पीते थे। उससे दूध की तरह का रस निकलता था। वह कुछ समय तक रक्खा जाता था; बाद में दूध और शहत मिला कर पिया जाता था। उसके पीने से कुछ थोदा सा नशा होता था, बहुत नहीं। उसमें विशेष मादकता उत्पन्न करने की युक्तियाँ पीछे से निकाली गई थीं। धोरे धीरे सेाम-पान का चसका आय्यों को लग गया और सेामलता का बहुत सर्च होने लगा। पीने और हवन करने में बेतरह सर्च होते होते वह अप्राप्य हो गई। तब उसकी जगह अन्यान्य औषधियाँ—पृतिका भादिक—काम में आने लगीं। यही हाल और मी कितनी ही भोषधियों का हुआ है। आयुर्वेदिक चिकित्सा-शास में कितनी औषधियाँ ऐसी हैं जो सर्च होते होते विस्कुल ही नष्ट हो गई हैं। अब उनकी जगह और और भोषधियां काम में लाई आती हैं।

मांसी के पास एक जगह बहुवासागर है। वहां एक मोल है। उसके किनारे ब्राह्मी नाम की एक ब्रौपिंध होती है। पर वह लता नहीं। एक छोटा सा पौधा है। एक दफ्ते एक वैद्य महाराय उसे वहां से लाये थे। ब्राह्मी मी सामलता ही का एक पर्यायवाची नाम है। वे कहते थे कि यही सामलता है और उसके रसायन की विधि मी खाप बतलाते थे। पर वह विधि बिलक्षण थी। वे कहते थे कि गले तक जल के मीतर बैठकर उसे पीना चाहिए। इसके साथ और भी कितने ही मंग्नट आप बतलाते थे। पर

हमारो समक्त में वह सेामलता नहीं। उसके एक भी लच्चण सुश्रुत त्रौर धूर्तस्वामी के उद्भुत लच्चणों से नहीं मिलते।

कुछ समय हुआ, इटावा-निवासी पं० भोमसेन शर्मा ने एक यज्ञ किया था। उसके लिए उन्होंने रीवां (बुँदेलखएड) के पहाड़ों से सोमलता के नाम से एक बख्ली मंगाई थी। उसके विषय में पिएडत जी लिखते हैं—" वास्तव में सोमलता नहीं मिलती, ऐसा हमारा अनुमान है। परन्तु सेामयागों में काशी के पंडित लोग जिसको साम मानते हैं और काम में लाते हैं वह रीवाँ के राज्य में है।"

मानना श्रीर बात है, प्राचीन-प्रन्थों में दिये गये लच्चणों से मिलती हुई सोमलता ढूंढ़ लाना श्रीर बात है। यों तो शायद किसी दिन कोई मृङ्गराज को सोमलता मानने लगे। कुश श्रीर कास तक जब ब्राह्मणों, पितरों श्रीर देवताश्रों की जगह पर लिये जाते हैं तब सोम की जगह पर कुछ रख लेना कौन बड़ो बात है।

श्रायों और पारिसयों के पूर्वज किसी समय में एक ही थे। दोनों सोमरस पीते थे। इसी से सोम का नाम प्राचीन से भी प्राचीन माने गये वैदिक मन्त्रों में पाया जाता है। इधर पारिसयों के प्राचीन-प्रन्थ "अवस्ता" में भी सोम का नाम विद्यमान है। पर वहाँ सोम का होम हो गया है। इस होम का व्यवहार भारत-वर्ष के पारसी श्रव तक करते हैं। वे उसे बहुत पवित्र मानते हैं। यह सोम सूखी दशा में फारस से श्राता है। उसे देखकर लोगों का ख्याल हुआ था कि शायद यही श्रायों का सोम है। पर योरप

के बनस्पित शास्त्र-वेत्ताओं ने जो उसकी खोज की तो पारिसयों की होम एक और ही लता निकली। बलोचिस्तान के उत्तरी भाग से लेक्र फारिस तक यह बल्ली अधिकता से पैदा होती है और हुम, हुमा, यहमा आदि नामों से प्रसिद्ध है। वही इस देश के पारिसयों के लिए भेजो जाती है।

सुश्रुत में जहाँ जहाँ सोम को उत्पत्ति लिखो है वहाँ वहाँ बहुत हूं दंने पर भी उसका पता नहीं चलता। श्रतएव यह निश्चय समिक कि । आयों का सोम भारत से हमेशा के लिये तिरोहित हो गया। परन्तु जलन्धर छावनी के लाला देवीदयाछ साहब की राय में सोमलता नष्ट नहीं हुई। वह श्रव भी श्रिषकता से पाई जाती है। श्राप श्रपनी "फूल" नाम की उर्दू किताब में एक जगह लिखते हैं "जाबजा उसको काश्त को जानिव खास तवज्जुह होनी चाहिए"। कृपा करके श्राप अपने फूल-बाग़ में थोड़ी सी सोमलता लाकर लगावें तो उसको खेती करने वालों को उसका रूप-रंग श्रादि देखने श्रीर उसका बोज या कलम प्राप्त करने में सुभीता हो।

डाक्टर राक्सवर्ग, एम० डी०, ने " ल्फोरा इंडिया" नाम को एक किताब बनाई है। उसमें सोमलता का कुछ हाल है। उसी के आधार पर पूर्वोक्त लालासाहेब सोम की खेती करने की सिफारिश करते हैं। डाक्टर साहब के कथन का मतलब लाला साहब ने अपनी किताब में इस प्रकार लिखा है—

" सोमलता के फूल छोटे-छोटे बहुत सफेद और निहा-

यत खुराबूदार होते हैं। इस बेल में से इन्तहा दरजे का साक साफ और दूध के मानिन्द अर्क बरामद होता है। इससे उन्हां अर्क मेंने कभी नहीं देखा। इसका जायका किसी क़दर तुर्सी मायल होता है। हिन्दुस्तान के मुसाफिर अक्सर इसी की नर्भ शाखें रफातिश्नगी की गरज से चूस जाते हैं। यह बेल जङ्गलों में पाई जाती है। नीज इलाका बङ्गाल की मादियों में भी पैदा होतो है। जाबजा इसकी काश्त की जानिब खास तबज्जुह होनी चाहिए।"

डाक्टर साहव ने यह सब तो लिखा, पर सोम के प्राचीन वर्णन और गुणों को अपनी सोमलता से मिलाकर दोनों की एकवाक्यता करने का कष्ट नहीं उठाया। इसका क्या प्रमाख है कि डाक्टर साहब की सोमलता वैदिक सोमलता है। सम्भव है, अपनी लता मामूलो गिलोच या उसी जाति की कोई लता हो।

पुरासत्वझ विद्वानों का मत है कि शुरू में आर्थ लोग हरी सोमलता को कूट कर रस निचोड़ लेते थे। या यदि हरी लता म मिलती थी तो पर्वतीय श्रादमियों से सूकी लता लेकर उसे पानी में भिगो देते थे। फिर उसे मलकर छान लेते थे। बाद में दूध श्रीर शहत मिला कर उसे कुछ काल रक्ता रहने देते थे। इससे वह रस कुछ नशीला हो जाता था। उसे ही वे पीते थे। उसके पीने से नशा होता था। इससे वे इस लता को एक श्रद्धत गुख वाली समम्मते थे श्रीर उसे भक्ति भाव-पूर्ण दृष्टि से देवते थे। इस समय घर-घर याग होता था, घर-घर अग्नि-देव की पूजा होती थी। श्राग्नि एक विलच्च प्रभाव-पूर्ण देवता मानी जाती थी। इससे सोमरस श्राग्नि में भी चढ़ाया जाता था। इसी कारसा धीरे धीरे सोम का प्रभाव बढ़ गया। कुछ समय बाद इतने नरो से आर्यों को सन्तोष न होने लगा। तब उन्होंने सोमरस में अन्यान्य पदार्थ मिला कर उसमें अधिक मादकता पैदा की और उससे सोमसुरा तैयार होने लगा। इसो तरह सोम का घर-घर स्तर्च होने और उसकी रहा का कोई प्रबन्ध न किया जाने से उसका सवंथा नाश हो गया।

परन्तु सुश्रुत के श्रनुसार सोमरस पान करने से श्रलीिकक शक्ति, रूप, श्रायु श्रादि को प्राप्ति की बात श्राज कल के विद्वानों — वनस्पति विद्या के पंडितों श्रीर पुरातत्व-प्रेमियों — की समम में नहीं श्राती। सूत्र श्रोर ब्राह्मण्-प्रन्थों के समय में भी सोमलता दुष्प्राप्य हो गई थी। इस कारण सोम के स्थान में श्रौर चीजों के प्रयोग इन प्रन्थों में लिखे हैं। यदि सुश्रुत जी का प्रन्थ सूत्र-प्रंथों के बाद माना जाय—श्रौर माना ही जाता है—तो उनके समय में भी सोमलता श्रप्राप्य नहीं तो दुष्प्राप्य जरूर रही होगी। श्रध-मियों को सोमलता न दिखाई देने की जो बात सुश्रुत जी ने लिखा है, उससे भी यही सूचित होता है। श्रतएव, सम्भव है, सुश्रुत जी ने जो कायाकल्प की विधि लिखी है वह किसी बहुत पुराने प्रन्थ के आधार पर लिखी हो और वह प्रन्थ उस समय का हो जब अपने विलक्षण मादक गुण के कारण सोमलता एक श्रलीिककः

चीज मानी जाती थी। क्योंकि सज्ञानता की प्रथमावस्था में छोटी छोटी बातें भी आश्चर्य-जनक माछम होती हैं। घड़ी को आप ही आप खट-खट करते देख अथवा प्रामोकोन के गाने सुन कर छोटे छोटे बच्चों को थोड़ा आश्यर्थ नहीं होता।

[ मई १६०⊏

## ११-सोम-याग

वैदिक समय में दो प्रकार के यज्ञ होते थे। एक तो दही, दूध, घी और पुरोडाश आदि की आहुतियों के द्वारा और दूसरा सोम-रस की आहुतियों के द्वारा। प्रथम प्रकार के यज्ञ का नाम हिव-र्यज्ञ है और दूसरे प्रकार के यज्ञ का नाम सोमयज्ञ या सोमयाग।

हिवर्यज्ञ के बाद सोमयज्ञ चला। इसका प्रमाण श्रथवंवेद में है। श्रथवंवेद के गोपथ—ब्राह्मण में लिखा है कि भृगु श्रौर श्रिङ्गरा ऋषियों ने पहले पहल सोमयज्ञ किया।

हिवर्यज्ञ द्यानेक प्रकार का है और सामयज्ञ भी अनेक प्रकार का है। कृष्ण-यजुर्वेद के प्रथम काएड में यज्ञों के नाम हैं। उसी में उन सब की विधि भी है। किन्तु ब्राह्मण-भाग में जो विधि है वह कुछ अस्पष्ट है। ताल्पर्य यह है कि यजुर्वेद के प्रचार के समय ही सब यज्ञ जारी हुए। ऋग्वेद के समय उनका अंकुर मात्र था।

कृष्ण-युजुर्वेद के काग्रड १, प्रपाठक ६, श्रतुवाक ९ में यज्ञों के नाम आदि हैं। यथा—

" प्रजापतिर्यज्ञानसृजत । ऋग्निहोत्रं चाम्रिष्टोमञ्ज पौर्णमासी-श्रोकत्थञ्जामावास्याञ्जातिरात्रं " इत्यादि । हिवर्यज्ञ मुख्य करके ७ प्रकार का है। यथा— अम्न्याधेय, अप्रिक्षेत्र, दर्श-पौर्णमास, आप्रहायग्री, चातुर्मास, पशुबन्ध और सौत्रामग्रि।

सा मयज्ञ भी प्रधानतः ७ प्रकार का है। श्रिप्तिष्टोम, श्रत्यप्ति-ष्टोम, उक्थ, षोडशी, वाजपेय, श्रतिरात्र श्रौर श्राप्तोर्याम। राज-सूय श्रौर अश्वमेध भी सोमयाग हो में गिने जाते हैं। परन्तु इन्हें श्राह्मण लोग न करते थे।

सोमयज्ञ के अन्तर्गत भी कई प्रकार के याग हैं। वे चाहे जितने प्रकार के हों, सब की उत्पत्ति अग्निष्टोम ही से है। इसी लिए विशेष विशेष प्रकार का श्रिप्रिष्टोम-यज्ञ विशेष विशेष नाम से पुकारा जाता था। सोमरस से साधित होने के कारण लोग उसे सोमयज्ञ कहते हैं।

सोमयाग के भी तीन प्रकार हैं—"आहीन" "सत्र" श्रीर "एकाह"। जो एक दिन में पूरा होता है वह "एकाह" है। हो से बारह दिनों में होने वाले का नाम "अहीन" है। एक पश्च वा और श्रीधक दिनों तक होने से वह "सत्र" कहलाता है। सत्र के भी "दीघें सत्र" इत्यादि कई भेद हैं।

अग्निष्टोम-यज्ञ करने का समय इस प्रकार कहा गया है।
यथा—"वसन्तेऽग्निष्टोमः" (कात्यायन-सूत्र) "वसन्ते ज्योतिष्टोमेन यजेत" (आपस्तम्बसूत्र) अतएव वसन्तकाल हो सोमयाग करने का समय है। वसन्तकाल ही में सोम बहुतायत छे।
पाया जाता है। इसलिए उसी ऋतु में ऋषि सोमबाग करते है।

सोमयाग का देवता चिप्त है। इसीलिए उसका माम अभि-श्रोम पड़ा (अप्रिस्तोमः स्तवन इत्याप्रिष्टोमः) अभि का स्तोत्र गाना और उसकी पूजा करना ही उसका प्रधान उद्देश था। उसके साथ साथ और देवताओं की भी पूजा की जाती थो।

इस यह को करने के लिए सुपदु ब्राह्मण ही नियुक्त होते थे। पहले कोई खच्छी भूमि ढूंढ़ कर वहीं यह होता था। सब कहीं न होता था। पोछे, धीरे धीरे, यह विधि प्रचलित हुई कि जहाँ वेदत ब्राह्मण पाये जायँ वहीं स्थान यहां के योग्य है।

स्थान का निश्चय हो जाने पर वहाँ एक मण्डप वनाया जाता था। वह चारों श्रोर समान होता था और हर तरफ १२ घरिन होता था। (कुहनी से किनिष्ठा श्रंगुलो की जद तक का नाम श्रारित है) इस मण्डप को प्राचीनवंश कहते थे। इसके चार द्वार होते थे। इस लिए इसको चतुर्द्वार-मण्डप भी कहते थे। यह चारों श्रोर तृश् से छा दिया जाता था।

प्राचीन-वंश-भएडप बन जाने श्रोर यज्ञ-सम्बन्धी सब सामन्री एकत्र हो जाने पर ऋत्विक्, श्रयीत् पुरोहिस, बजमान को उस गृह में ले जाकर उसे दीचा देते थे।

सब यहां में ऋत्विक लोगों की संख्या एक सो न होती थी। अन्याधान-याग में ४, अग्निहोत्र में १, दर्श-पौर्णमास में ४, चतुर्मास में ५, पशुबन्ध में और सोमबाग में १३ ऋत्विक द्र-कार होते थे।

इन १६ ऋत्विकों के भिन्न भिन्न नाम और काम थे। नाम,

यथा—ब्रह्मा, उद्गाता, श्रध्वयु, होता, ब्राह्मणशंसी, प्रस्तोता, मैत्रा-वरुण, प्रतिप्रस्थाता, पोता, प्रतिहर्ता, श्रच्छावाक, नेष्टा, श्राग्नीध्र, सुब्रह्मण्य, प्रावस्तुत श्रीर उन्नेता।

आपस्तम्भ कहते हैं कि एक सदस्य भी होता है। इस प्रकार सोमयाग के १७ पुरोहित हुए। उनमें ४ प्रधान और शेष उन चारों के सहायक होते थे। होता, उद्गता, श्रध्वर्य्यु और ब्रह्मा— ये चार प्रधान होते थे।

अध्वर्य्यु के सहकारो प्रतिप्रस्थाता, नेष्टा और उन्नेता थे। होता के सहकारी प्रस्तोता, प्रतिहती और सुब्रह्मरूय थे।

देवता की स्तुति श्रीर श्राह्वान करना होता का कार्य था। देवता के सन्तोषार्थ साम-गान करना उद्गाता का कार्य्य था। कार्य्य विशेष में श्रनुमित देना श्रीर सब के कामों के। सँभालना तथा जप करना ब्रह्मा का कार्य्य था। यजमान इन सब ऋत्विकों को वरण करता था। ये लोग यजमान का हाथ पकड़ कर उसे यज्ञ-मग्डप में ले जाते श्रीर दीचित करते थे।

दीक्षा लेते समय यजमान पहले हजामत कराता था। पीछे स्नान करके और नये कपड़े पहन कर माङ्गल्य द्रव्य धारण करता था। ऋत्विक दर्भाश्विलि श्र्यांत् कुरा-गुच्छ लेकर यजमान के सर्वोङ्ग पर जल छीटते हुए, वेद-मन्त्र पढ़ते हुए, उसे यज्ञमण्डप के पूर्वेद्वार से उसके भीतर ले जाते थे। भीतर जाते ही उसे यज्ञ दीचा देते थे। दीक्षा देने से मतलब एक छोटा सा होम कराने

से था। वह होम त्रारम्भ-सूचक था। उसका नाम दीच्चणीय इष्टिथा।

इस प्रकार दीचा का काम पूरा हो जाने पर पहले अध्वय्यु ऊँचे स्वर से देवतात्रों श्रीर मनुष्यों को सुनाते थे कि "अदीन्नि-ष्टोऽयं ब्राह्मणः " अर्थात इस ब्राह्मण ने दोत्ता प्रहण की। यज-मान चत्रिय श्रीर वैश्य हो तो भी वह ब्राह्मण ही कहा जाता था। फिर दोचित यजमान, प्रागेष्टि नामक एक छोटा सा याग करता था। इस याग में चरुपाक करके उससे अदिति, और भी से अग्नि, सोम, सूर्व्यदेवता का होम किया जाता था। यह हो जाने पर वास्तव में यज्ञ का आरम्भ होता था। तब प्रति-प्रस्थाता नामक ऋत्विक् " उपरव " प्रदेश में ( उपरव किसे कहते हैं, यह पीछे बताया जायगा ) कुश बिछाकर उनके ऊपर सोमलता का गट्टा रखते थे। फिर सेाम-विक्रेता साम के रेशों की परीचा करता और साफ करता था। पीछे १७ ऋत्विकों सहित यजमान वहाँ श्राकर उसे माल लेता था। लाल रंग की एक वर्ष-की एक गाय देकर सोम मोल लेना पड़ता था। ऐसी गाय लाकर अध्वर्य्यु सोम-विक्रेता से पहले माल-तोल करता था। माल-तोल की बातें आश्चर्यजनक हैं यथा-

अध्वर्य्यु — "आर्य भो विकेतव्यस्ते सोमो राजा !" साम को क्या तुम बेचोगे ?

सोमविक्रेता—"अस्ति विक्रेतन्यः" हाँ वेचने के लिए है।

अध्वर्धु-" गाः कलमा मृत्वेन क्रोग्रीमः"- गाय के स्रोलह अंशों में से एक अंश मूल देकर हम माल लेंगे।

सोम०—" इतोऽतिभूयः सोमा राजाऽईति "—राजा सोम इससे अधिक मुल्य पाने के योग्य है।

श्रध्वर्यु—" सत्यं गोरिं विशिष्टो महिमा। पयः क्षीरसारं दृष्याभिक्षानवनीतमुद्दिवतं घृतम्—इत्येवमादीनि संसारोपयोगि- वस्तुजातानि गोभ्यः समुद्रवन्ति "—सत्य है कि सोम श्रधिक मूस्यवान है, किन्तु गाय की भी विशेष महिमा है। दूध, मलाई, दही, मक्खन, तक, घी इत्यादि श्रनेक प्रकार की वस्तुयें गाय से मिलती हैं।

सेाम-विकेता—" श्रस्त्येतत् तथापि गोः षोड्शांशादधिकं सोमा राजाऽहैित"—यद्द सत्य है, तथापि राजा सेाम गाय के सोलहर्वे अंश से अधिक मूच्य पाने के योग्य है।

अध्वर्ध्य पहले चार भागों में एक भाग मूल्य देकर लेना चाहते हैं। फिर तीन में से एक। फिर अर्घाश। फिर समूची गाय देना स्वीकार करते हैं। तब सोम निक्रेता कहता है— "निक्रीतो मया से।मः"—परन्तु—"निक्रीतो परितोषिक मध्यहं लब्धुमिच्छामि—" मैं से।म बेचता हूँ, परन्तु निक्रादि पारितोषिक भी चाहता हूँ। तब निक्रेता के। पारितोषिक दियाजाता और राजा से।म शकट पर लादे जाते। फिर उस प्राचीनवंश नामक याग-गृह में पूर्व द्वार से लेकर 'श्राहवनीय' नामक श्रीकुण्ड के

दिल्ल श्रोर, एक लकड़ों के पीढ़ें पर मृगचर्म बिछाकर, उस पर वे रक्खें जाते । उस समय श्रातिध्येष्टि नामक एक छोटा-सा याग किया जाता। श्रार्थात् राजा साम मानों गृह में श्रातिश्व हुए हैं। श्रात् प्रचा चित श्रातिश्व-सत्कार करना उचित है। इसी भाव से वह इष्टि, श्रार्थात् पूजा, की जाती श्रीर वह ठीक लैं। किक रीति से सम्पादित होती।

किर सेाम-याग के विष्नकारी ऋसुरों की पराभव-कामना से यजमान तीन दिन तक "उपसद" नामक एक छोटा-सा यज्ञ करता। उसमें सबेरे और सन्ध्या-समय सेाम और विष्णु देवता के नाम पर घी की आहुतियों से होम किया जाता।

तीन दिन होनेवाले उपसद-नामक यह के बीचवाले दिन सौमिक वेदी बनाई जाती थी। उसके उपर का भाग, चारों श्रार, बितान से ढक दिया जाता था। उसके सम्मुख भाग का नाम श्रंश श्रीर पश्चाद भाग का नाम श्रेग्णी होता था। इस वेदी के श्रंश के उत्तर-भाग में १० डग के नाप की एक वेदी बनाई जाती थी। वह श्रमिहोत्र-वेदी के सहश होती थी। उसका नाम "उत्तरवेदी" होता था। उस वेदी बनाई जाती थी। उसका मो श्राकार श्रमिहोत्र-वेदी के सहश हो होता था। फिर महावेदी के मध्य भाग में श्रोणी-रेखा खोंची जाती थी। मध्य से श्रंश तक उस सुन्यक्त रेखा का नाम "पृष्ट्या" होता था। महावेदी के उत्तरांश के पश्चाद भाग में, तीन डग की दूरी पर, एक गढ़ा

स्रोदा जाता था। उसके। वैदिक लोग चत्वालक कहते थे। इस चत्वालक गढ़ें से १२ डग को दूरी पर एक और गढ़ा खोदा जाता था। उसका नाम " उत्कर" होता था।

यह सब बना लेने पर श्रध्वर्ध्य श्रीर प्रतिप्रस्थाता हिवधीन नामक दो छकड़े उस गढ़े में धोकर, श्रीर पिरचम श्रीर से महा-वेदी पर लाकर, श्रीशों के निकट रखते थे। फिर उस पृष्ट्या नामक रेखा के दक्षिशोत्तर चार खम्भे वाला एक मण्डप बनाते थे। उस मण्डप का नाम हिवधीन-मण्डप था। उसके पूर्व श्रीर पिरचम में दो द्वार होते थे। वीरण श्रर्थात् शरपत्र (सरपत?) की चटाई से उसे चारों श्रीर से घेर देते थे।

इसके अनन्तर मण्डप के मध्य में, एक ही से चार कमरे बना कर, अग्निकोण वाले कमरे के बीच में, एक हाथ वर्गाकार-रेखा की करपना करके प्रत्येक कोने के किनारे आध हाथ लम्बा और एक हाथ गहरा एक गढ़ा खोदते थे। अर्थात् चारों कोनों पर चार गढ़े खोदते थे। गढ़ेंं के मुँह वरुणाकाष्ट की चार कंडियों से बन्द करके उन पर वृष-चर्म और उनके उपर शिलापट्ट (पत्थर को पटिया) रखते थे। उसी पर रस निकालने के लिए सोम पीसा जाता था।

हिवर्धान-मराडप के सम्मुख, पृष्ट्या नामक स्थान के दिच्या, संदोमराडप नाम का एक और मराडप बनाया जाता था। यह मराडप १० श्ररतिन लम्बा और ४ श्ररतिन चौड़ा, स्तम्भों से सुशोभित, साफ सुथरा होता था। सदो-मराडप के ठीक बीच

The state of the s

में यजमान के आकार का एक औदुम्बरी स्थूणा (खूंटा) गाड़ा, जाता था। फिर अग्निशाला का निम्मीण, सदोमएडप श्रीर इविधीन-मएडप के उत्तर-भाग में, होता था। उसका एक अर्धाश वेदी की ओर घुसा हुआ श्रीर दूसरा बाहर को निकला हुआ रहता था। उसमें दो द्वार होते थे। एक दक्षिण की श्रीर, दूसरा पूर्व की श्रोर।

च्याइवनीय-कुएड के निकट ही यज्ञीय यूप-स्तम्भ गाड़ा जाता था।

महावेदी बन जाने पर, वैसर्जन नामक होम के बाद, श्रामिन ष्टोमीय पशुयाग का प्रारम्भ होता था। यह याग सेामयाग का पूर्वाङ्क है। उस समय वंश-शाला में उत्तर-वेदी पर रक्खी हुई सोमलता को लाकर हविर्धान-मण्डप में रखते थे। फिर यज्ञीय पशु को पवित्र जल से स्नान करा कर, यूप के सामने, पश्चिम-मुँह खड़ा कर के, कुशाञ्जलीयुक्त प्लक्ष शास्ता से उसे मन्त्रपूत करते थे। मन्त्रपूत श्रर्थात् उपाकरण हो जाने पर संज्ञपन श्रर्थात् वध करने तक जो क्रियायें को जाती थीं, उनका ना मपश्चालम्भन था।

दाँता हुआ, सर्वाङ्गपूर्ण, रोगशून्य श्रीर बहुत हष्ट-पुष्ट बकरा ही यज्ञ-कार्य्य में प्रहण किया जाता था।

पशु जब वध्यस्थान में लाया जाता था तब ऋत्विक् लोग ऊँचे स्वर से वेद-मन्त्र-गान करते थे। जो मन्त्र गाये जाते थे उन में से एक का ऋर्थ यों है। "हे ज्यापक इन्द्रिसमूह! इस पशु की इन्द्रियाधिष्ठात्री देवी सहित तुम हमें हिव अर्थात् होम-द्रव्य दो।" संज्ञपन हो जाने पर पशु के नोचे लिखे श्रंग काट-काट कर "शामित्र" नामक अग्निकुएड में भूने जाते थे। फिर मन्त्र गावे-गाते उसकी आहुति दी जाती थी। वे श्रंग ये हैं—कलेजा, जीभ, वन्त, तिल्ली, वृक्कद्वय, अगला बायां पैर, दोनों रानें, दाहिनी श्रोग्णी, वायुनाल श्रौर चर्बी श्रादि। श्रौर भी कई श्रंग काट कर उनसे होम किया जाता था। इन सब क्रियाश्रों का नाम था "श्रीनिष्टोमीय पशुयाग"।

इसके बाद ही पुरोहित ब्राह्मण, चात्वाल और उत्कट-भूमि के उत्तर भाग में बहते हुए जलाशय से जल लाकर यज्ञशाला में रखते थे। उस लाये हुए जल का वैदिक नाम बसतीवरी था। उस दिन, रात भर, जाग कर तजमान ब्राह्मणों से नाना प्रकार के इतिहास और वैदिक बातें सुनता था। इसी कारण उस दिन का नाम उपवस्य था।

इसके बाद के दिन का नाम सूत्या-दिवस था। उस दिन सबेरे अध्वर्यु आदि ब्राह्मण, स्नान और आह्विक कर्म करके, जो जो कार्य्य करने की विधि होती थी उसमें लग जाते थे। यथा—

पहिले हिवधान के छकड़े से सोम उतार कर उसे वे उपसव-स्थान में रखते थे। अष्वर्ण्यु बहुत सबेरे उठ कर होता को "प्रेष-मन्त्र" से आवाहन करते थे। होता भी प्रातरनुवाक पढ़ कर अश्विनीकुमार का स्तवन करते तथा आग्नीध्र-पुरोडाश आदि प्रस्तुत करने लगते थे और उन्नेता सोमपात्र सजाते थे \*।

<sup>\*</sup> सोमपात्र दो प्रकार का होता है-पह श्रीर स्थाली। यह लकड़ी

फिर हिवर्धान की गाड़ी के अन्न-प्रान्त में दो ऊर्णवस्न, अर्थात् भेड़ के रोयें के बने कम्बल, सोमरस छानने के लिए रक्खे जाते थे। तदनन्तर दिन्नणी हिवर्धान के छकड़े के नीचे मिट्टी का एक द्रोण-कलश रक्खा जाता था और उत्तरी हिवर्धान के छकड़े के उपर दूसरे दो बड़े-बड़े कलश। उनमें से एक का नाम उपसृत और दूसरे का नाम आधवनीय था। पश्चात उत्तरवाले छकड़े के नीचे १० काष्ट्रमय चमस और मिट्टी के ५ पड़े रक्खे जाते थे। यह सब कार्य्य उन्नेता करता था।

इसके अनन्तर अध्वर्ध्य को आज्ञा से यजमान, उसकी पत्नी और चमसाध्यर्ध्य, उपर लिखे हुए घड़ों में जल लाते थे। जो जल पुरुष लाते उसका नाम एकधन और जो यजमान-पत्नी लाती उसका नाम पानेजन था। अध्वर्ध्य इन दोनों प्रकार के जलों को पूर्वीक्त वसवीवरी जल में मिला देते थे। फिर यजमान, प्रति-प्रस्थाना, नेष्टा और अध्वर्ध्य उस सोमवाली सिल के पास बैठ कर और लोढ़ा हाथ में लेकर, अनुत्ता-वाक्य उच्चारण करते थे। अनन्तर अध्वर्ध्य पाँच मुट्ठी सोम सिल पर रखते थे। प्रति-प्रस्थाता उस सोम के ढेर में से ६ सोमअंशु लेकर अपनी उँग-लियों के बीच में दबा रखते थे। फिर सब इकट्टे होकर उसे पीसते थे। इस प्रकार सोमरस निकालने का नाम सोमाभिषव

का और स्थाली मिट्टी का बनताथा। ये दोनों बर्तन भिन्न आयकार के बनाये जाते थे।

था। यह दिन में केवल तोन वार किया जाता था। सबेरे के सोमाभिषव का नाम प्रातः सवन, मध्यवाले का नाम माध्याहर सवन और सायङ्काल वाले का सायंसवन था। निकाले गए सोमरस की आहु तियाँ दी जाती थीं। शेष भाग पीने के लिए रक्खा जाता था।

आहुति-योग्य सोमाभिषव् समाप्त होने पर पुरोहित लोग महाभिषव् श्रर्थात् श्रधिकता से सोम पीसना श्रारम्भ करते थे। प्रतिप्रस्थाता श्रादि सब लोग एकत्र होकर पीसते और श्रध्वर्य्यु उसमें जल देते जाते। श्रच्छी तरह पिस जाने पर उसे श्राधव-नीय कलश में डाल कर हिलाते रहते। फिर उसे कपड़े से दबा कर रस निकालते। उस रस को क्रम से प्रह, चमस और कलश में भरते और श्रनेक प्रकार के मन्त्र और स्तोत्र पढ़ते। उससे देवताओं के नाम पर श्राहुतियाँ दी जातीं।

सोमयाग के देवता—सूर्य, श्राग्न, इन्द्र, वायु, मित्र, वरुण, श्राश्वनोकुमार, विश्वदेव, महेन्द्र, वैश्वानराग्नि, चैत्रादि मासों की श्राधिष्ठात्री देवता, मरुद्गण सहित इन्द्र, त्वष्ट-सहित श्राग्नि-पत्नी स्वाहा हैं।

इस अनुष्ठान के बाद पुरोहित और यजमान सामरस पी कर आत्मा को कृतकृत्य सममते थे। पुरोहित और यजमान के कि समिपान के विधान में भेद है। पुरोहित प्रत्येक सवन में बचा कि हुआ सवन पीता और यजमान केवल सायंसवन में पीता था। याग समाप्त होने पर यजमान पहले कहे हुए सदोमगहल में

जाकर पुरोहितों को दक्षिणा देता था। अग्निष्टोमयज्ञ के दक्षिण-विभाग में क्रम से १२०० गार्थे क्ष श्रीर सोना, वस्त्र, श्रश्व, श्रश्वतर, गधा, भेड़, बकरा, श्रन्न श्रीर उड़द देने की विधि थी।

जिन पुरोहित को जिस प्रकार दिल्लाए देने की विधि थी वह नीचे लिखी जाती हैं—

ब्रह्मा को १२ गायें श्रीर कुछ सोना इत्यादि। उद्गाता को " होता को श्रध्वर्य को ब्राह्मणशंसी को ९ गायें और कुछ सोना इत्यादि प्रस्तोता का प्रतिप्रस्थाता को " पोता को ६ गायें श्रीर कुछ साना इत्यादि प्रतिहत्ती के। " " अच्छावक को " श्चरनीध्र को ३ गार्थे श्रीर साना इत्यादि समहाएय को ,, श्रावस्तुत के। उन्नेता का " "

<sup>%</sup> न हो तो १०० गार्थे। वेभी न हों तो उनके मूल्य देने की विधि भी है।

रोष गार्चे त्रादि दृसरे सहकारी ब्राह्मणों को, अर्थात् चमसाध्वर्य्यु आदि को, यथाशास्त्र विभाग करके दी जाती थीं।

उस समय दूसरे याचक, श्रर्थात् बिना बुलाये श्राये हुए ब्राह्मण्, श्रन्धे, लॅगड़े, अनाथ, दीन श्रादि को श्रन्न, वस्न, साना इत्यादि यथा-शक्ति बाँटे जाते थे।

यझ-समाप्ति के बाद एक और कार्य्य करना पड़ता था। उसका नाम श्रवभृथ-स्नान था। वह स्नान बड़े समारोह से होता था। पुरोहित, बन्धु-बान्धव, सुहृद् और उनकी खियाँ सब एकत्र होकर यजमान-सहित स्नान करने के लिए किसी बड़ी नदी, नदी न हो तो किसी पित्रत्र जलाशय, को जाते थे। जाते समय प्रस्तोता नामक पुरोहित आगे-आगे साम-गान करते चलते और यजमान आदि पुरुष तथा उनको खियाँ पोछे-पीछे गाती हुई जाती थीं। जल के पास पहुँचने पर पहले एक होम किया जाता था, पीछे जलकोड़ा होती थो। यह अवभृथ-स्नान बड़े बड़े यज्ञों का अङ्ग था। इस स्नान से शायद ब्रह्महत्यादि सब पाप दूर हो जाते थे अ

जनवरी १६१४

अ इस विषय पर बा० रामदास सेन का लिखा हुआ एक लेख बँगला में है। उसका अनुवाद तेली-समाचार में निकला था। उसी का यह यत्र-तब परिवर्तित और परिष्कृत रूप है।

# १२-बौद्धकालीन भारत के विश्वविद्यालय

इस लेख में बोद्धकालीन भारतवर्ष के विश्वविद्यालयों का सिलसिलेवार संनिप्त इतिहास लिखा जाता है। श्रीयुत रवीन्द्र• नारायण घोष, एम॰ ए॰, ने डॉन् सेासाइटी की मैगजीन में इस विषय का लेख अंगरेज़ी में प्रकाशित किया है। उसी के आधार पर यह लेख लिखा जाता है।

बौद्धकाल तीन युगों में बाँटा जा सकता है। पहला युग गौतम बुद्ध के समय से झुरू होता है और पाँच सौ वर्ष तक रहता है। इस युग के बौद्ध साधुचरित्र और सच्चे त्यागी होते थे। दूसरा युग ईसवी सन् के साथ प्रारम्भ होता है और ईसा की छठो शताब्दी में समाप्त हो जाता है। इस युग में बौद्धों ने पहले युग के गुगा अक्षुएण रखने के साथ साथ शिल्पकला में भो अच्छी उन्नति की थी। सातर्वी शताब्दी से तीसरा युग लगता है। उसे तान्त्रिक युग भी कह सकते हैं। उसमें बौद्ध महन्तों के चरित्र बिगड़ने लगे थे और पहले की जैसी त्यागशीलता जाती रही थी। परन्तु उन लोगों ने आयुर्वेद और रसायन-शास्त्र में खूब उन्नति की थी। उनमें से प्रत्येक युग के विशेषत्व की मलक उस समय के विश्वविद्यालयों में अच्छी तरह पाई जाती है।

#### तत्त्रशिला का विश्वविद्यालय

पहले युग का सबसे बड़ा विश्वविद्यालय तत्त्रशिला नगर में था। यह नगर वर्तमान रावलिपएडी के पास था। सूक्त और विनय-पीठ आदि प्राचीन बौद्ध-प्रन्थों में इसका कई जगह उल्लेख पाया जाता है। प्राचीन काल में यह एक अत्यन्त विख्यात नगर था। परियन, स्ट्राबो, प्लोनी आदि प्राचीन लेखकों ने इस नगर की विशालता और वैभव-समपन्नता की प्रशंसा जी खोल कर की है। अशोक के राजत्वकाल में उसका प्रतिनिधि यहां रहता था। बौद्ध-प्रन्थों से पता लगता है कि यह अपने समय में विद्यासम्बन्धो चर्चा और पठन-पाठन का केन्द्र था। यह विश्वविद्यालय बुद्ध के पहले ही स्थापित हो चुका था। इसमें वेद, वेदांग, उपांग आदि के सिवा आयुर्वेद, मूर्तिकारी, चित्रकारी, गृहनिर्माण विद्या आदि भी पढ़ाई जाती थी।

विज्ञान, कलाकौशल और दस्तकारों के सब मिलाकर केंई श्रठारह विषय पढ़ाये जाते थे । इनमें से प्रत्येक विषय के लिए अलग अलग विद्यालय बने हुए थे श्रौर भिन्न भिन्न विषयों को भिन्न भिन्न श्रध्यापक पढ़ाते थे। जगद्विख्यात संस्कृत-वैयाकरण पाणिनि और राजनीतिज्ञ-शिरोमिण चाणक्य ने इसी विश्वविद्यालय में शिज्ञा पाई थी। श्रात्रेय यहाँ वैद्यक-शास्त्र के श्रध्यापक थे। मगध-नरेश बिम्बसार के दरवारी चिकित्सक श्रौर महात्मा बुद्ध के प्रिय मित्र तथा मतानुयायी वैद्यराज जीवक ने तक्ष-रिशला हो के श्रध्यापकों से चिकित्सा-शास्त्र का श्रध्ययन किया

था। विनय-पीठक में महावगा नामक एक मनुष्य का हाल है, जिससे प्राचीन भारत की शिक्षा-प्रणाली का अच्छा पता लगता है। कई वर्ष अध्ययन करने के बाद महावगा ने अपने गुरु से पूछा कि शिक्षा समाप्त होने में अभी कितने दिन बाक्रो हैं। गुरु ने उत्तर में कहा कि तक्षशिला के चारों तरफ, एक योजन भूमि में, जड़ी बूटियों के सिवा जितने व्यर्थ पौधे मिलें उन सब को जमा करो। बेचारे विद्यार्थी ने नियत स्थान के प्रत्येक पौधे को परीचा की, परन्तु उसे कोई भी व्यर्थ पौधा न मिला। शिच्चक महाशय ने अपने परिश्रमी विद्यार्थी को खोज का हाल सुना तो बड़े प्रसन्ध हुए और महावग्ग से बोले कि तुम्हारी शिक्षा समाप्त हो गई अब तुम अपने घर जाव।

तक्षशिला वैदिक-धर्मावलिम्बयों की विद्या का केन्द्र-स्थान था; पर बौद्ध-धर्म का प्रचार होने पर वहाँ बौद्ध लोग भी पढ़ने पढ़ाने लगे थे। यहां से कई बौद्ध विद्यार्थी ऐसे निकले जो समय पाकर खूब विख्यात हुए। बौद्ध-धर्म के सौत्रान्तिक-सम्प्रदाय के स्थापक कुमारलब्ध भी इन्हों में थे। इनके विषय में हुएनसंग लिखते हैं—"सारे भारत के लोग उनसे मिलने त्राते थे। वे नित्य बत्तीस हजार शब्द बोलते त्रीर बत्तीस हजार श्रक्षर लिखते थे। उन्होंने कई शास्त्रों की रचना की थी। उस समय पूर्व में अश्वच्याप, दक्षिण में देव, पश्चिम में नागार्जुन श्रीर उत्तर में कुमारलब्ध श्रत्यन्त प्रसिद्ध विद्वान् थे। ये चारों पंडित संसार को प्रकाशित करने वाले चार सूर्य्य कहलाते थे।"

जिस समय तक्षशिला में वैदिक-धर्मावलिम्बयों की प्रबलता थी उस समय तीन बार्ते ऐसो थीं जिनको यहाँ पर¦लिख देना हम उचित समभते हैं। एक तो यह कि उस समय की शिचाप्रणालो नियमबद्ध विश्वविद्यालयों की जैसी न थी ; किन्त ऐसी थी जैसे कि वर्तमान काल में बनारस की है। पर बौद्ध विहारों को पढ़ाई इससे ठीक उलटी थी। वहाँ की शिचाप्रणाली वैसी ही थो जैसी नियमबद्ध विश्वविद्यालयों की होनी चाहिए। दूसरी बात यह कि बौद्ध विहारों को तरह यहाँ पर केवल सन्यासियों ही की शिचा न दी जातो थी ; किन्तु गुरु ऋौर शिष्य दोनों ही गृहस्थ होते थे। यह बात श्रसतमन्त जातक की एक कहानी से और भी स्पष्ट हो जाती है। एक ब्राह्मण ने अपने पुत्र से पूछा कि तुम कैसा जीवन बिताना चाहते हो। यदि तुम ब्राह्मग्र-राज्य में प्रवेश करना चाहते हो तो बन को जाओ श्रीर वहाँ श्रिग्नहोत्र करो। यदि गृहस्थ बनना चाहते हो तो तत्त्रशिला जाकर किसी विख्यात पंडित से विद्याध्ययन करो, जिसमें सुखपूर्वेक गृहस्थ-जीवन बिता सको । पुत्र ने उत्तर दिया :- " मैं वानप्रस्थ बनना नहीं चाहता; मेरी इच्छा गृहस्य बनने को है "। तत्त्रशिला के वैदिक विद्यालयों में ध्यान देने योग्य तीसरी बात यह थी कि उनमें केवल ब्राह्मए श्रीर चत्रिय बालक ही भर्ती किये जाते थे।

#### नालन्द का विश्वविद्यालय

बौद्धकाल के दूसरे युग में सब से बड़ा विश्वविद्यालय नालन्द में था। यह स्थान मगध की प्राचीन राजधानी राजगृह से साद मील उत्तर की ओर, और पटना से चौंतीस मील दिल्ला की खोर था। आज कल इस जगह पर बारगाँव नामक प्राम बसा हुआ है, जो गया जिले के अन्तर्गत है। नालन्द की प्राचीन इमारतों के खँडहर यहाँ अभी तक पाये जाते हैं। सातवीं शताब्दी के प्रसिद्ध चीनो यात्री हुएनसंग ने नालन्द की शान व शौंकत का बड़ा ही मनोहर वृत्तान्त लिखा है। चीन ही में उसने नालन्द का हाल सुना था; तभी से इसे देखने के लिए वह ललचा रहा था। इधर उधर धूमते-धामते जब वह गया पहुंचा तब विश्वविद्यालय के अधिकारियों ने उसने नालन्द में आने के लिए निमंत्रण दिया। इससे उसने अपने को धन्य सममा। नालन्द में पहुंचते ही उसके दिल पर ऐसा असर पड़ा कि वह तुरन्त विद्यार्थियों में शामिल हो गया।

#### नालन्द की बाहरी टीमटाम

विद्यालोलुप चीनी सन्यासी नालन्द की भन्यता और पिनन्त्रता देख कर लट्टू हो गया। ऊँचे ऊँचे विहार और मठ चारों त्रोर खड़े थे। बीच बीच में सभागृह और विद्यालय बने हुए थे। वे सब समाधियों, मन्दिरों और स्तूपों से घिरे हुए थे। उनके चारों तरफ बौद्धशिचकों और प्रचारकों के रहने के लिए चौमंजिला इमारतें बनी हुई थीं। उनके सिवा ऊँची-ऊँची मीनारों और विशाल भवनों की शोभा देखने ही योग्य थी। इन भवनों में नाना प्रकार के बहुमूल्य रत्न जड़े हुए थे। रंग बिरंगे दरवाजों, कड़ियों, छतों और खम्भों की सजावट को देख

कर लोग लोट-पोट हो जाते थे। विद्या-मिन्दरों के शिखर आकाश से बातें करते थे और हुएनसंग के कथनानुसार उनकी खिड़िकयों से वायु और मेघ के जन्मस्थान दिखाई देते थे। मीठे और स्वच्छ जल की धारा चारों और बहा करती थी और सुन्दर खिले हुए कमल उसकी शोमा बढ़ाया करते थे।

### नातन्द का आन्तरिक जीवन

विशालता, नियमबद्धता और सुप्रवन्ध के विचार से नालन्द का विश्वविद्यालय वर्तमान काशी की अपेचा आक्सफर्ड से अधिक मिलता-जुलता था। विश्वविद्यालय के विहारों में कोई दस हजार भिक्ष विद्यार्थी और डेढ़ हजार अध्यापक रहते थे। केवल दर्शन और धर्मशास्त्र हो के सौ अध्यापक थे। इससे संबंध रखनेवाला पुस्तकालय नौ-मंजिला था, जिसकी ऊँचाई करीब तीन-सौ फुट।थी। उसे महाराज बालादित्य ने बनवाया था। इसमें बौद्ध-धर्म-सम्बन्धो सभी प्रन्थ थे। प्राचीन काल में इतना बड़ा पुस्तकालय शायद हो कहीं रहा हो।

दुनिया में आजकल जितने विश्वविद्यालय हैं सब में विद्यान्धियों से भीस लो जाती है। पर नालन्द के विश्वविद्यालय की दशा इससे ठीक उलटी थी। केवल यही नहीं कि विद्यार्थियों से कुछ न लिया जाता था, किन्तु उलटा उन्हें प्रत्येक आवश्यक वस्तु मुक्त दी जाती थी—अर्थात् भोजन, वस्त्र, औषध, निवासन्ध्यान आदि सब कुछ सेंतमेत मिलता था। यह प्रथा हिन्दोस्तान

में बहुत प्राचीन काल से चली छाई है। गृहस्थ लोग गाँव, खेत, बाग, वस्त श्रथवा नक़द रुपये इन विद्यालयों को दान करते थे। इसीसे उनका सम्पूर्ण खर्च चलता था। इस प्रकार विद्यार्थियों का बहुत समय और मानसिक शक्ति पेट-पूजा के लिए धनोपार्जन करने में नष्ट होने से बच जाती और वे इस समय और शिक्त को विद्याध्ययन में लगाते थे। इसका फल यह होता था कि गम्भीर विचार वाले और मननशील विद्यान इन विद्यालयों से निकलते थे। इसीसे वे लोग बौद्ध धर्म, संस्कृत-साहित्य और संसार का अनन्त उपकार कर गये हैं।

नालन्द के विश्वविद्यालय में आजकल की तरह परीक्षायें न होतो थीं। किन्तु विद्यार्थियों की योग्यता शास्त्रार्थ द्वारा जांची जाती थी। विद्यालय में भर्ती होने के नियम भो बड़े कड़े थे। जो लोग दास्त्रिल होने के लिए आते थे उनसे द्वारपंडित कुछ कठिन प्रश्न करता था। यदि वे उनका उत्तर दे सकते थे तो भीतर जाने पाते थे, नहीं तो लौट जाते थे। इसके बाद शास्त्रार्थ के द्वारा उनकी योग्यता की परीक्षा ली जाती थी। जो उसमें भी अपनी योग्यता प्रमाणित कर सकते थे वही विद्यालय में दाखिल हो सकते थे। बाक़ी अपना-सा मुँह लेकर अपना रास्ता लेते थे। मतलब यह कि अच्छे बुद्धिमान्, विद्वान्, योग्य और गुण्वान् मनुष्य ही विश्वविद्यालय में प्रवेश करते थे।

द्वारपंडित के पद पर वही नियत किया जाता था जो ऊँचे दुर्जे का विद्वान होता था। यह पद उस समय बहुत प्रतिष्ठित सममा जाता था। विश्वविद्यालय के सभागृह में सवेरे से शाम तक शास्त्रार्थ हुआ करता था। टूर-दूर देशों से पंडित अपनी शङ्कायें दूर करने के लिए वहाँ आते थे। नालन्द के विद्यार्थियों का देश भर में आदर, सत्कार, सम्मान होता था। जहाँ वे लोग जाते थे वहीं उनकी इञ्जत होती थी। यों तो नालन्द-विश्वविद्यालय के प्रायः सभी अध्यापक उत्कृष्ट बिद्धान् थे, पर उनमें से नौ मुख्य थे। हुएनसंग ने उनकी सीमारिहत विद्वत्ता, योग्यता, देश- ज्यापो ख्याति, अद्भुत प्रतिभाशालिता की खूब प्रशंसा की है। उन नौओं अध्यापकों के नाम ये हैं—धर्मपाल, चन्द्रपाल, गुग्एमित, स्थिरमित, प्रभामित्र, जिनमित्र, ज्ञानचन्द्र, शोधनुद्धि और शोलभद्र। इनमें से शीलभद्र, हुएनसंग के समय में, विश्वविद्यालय के अध्यक्ष थे। बौद्धधर्म के महायान-सम्प्रदाय के जगद्धिख्यात संस्थापक नागार्जुन का सम्बन्ध भी किसी समय नालन्द-विश्वविद्यालय से था।

नालन्द के प्रायः सभी अध्यापक और विद्यार्थी धार्मिक जीवन व्यतीत करते थे। असल में धार्मिक जीवन बिताने के लिए हो इसकी सृष्टि हुई थी; इसीलिए इसका नाम "धर्मगंज" पड़ा था। परन्तु पीछे इसकी काया पलट गई थी। दर्शन और धर्मशास्त्र के साथ साथ व्याकरण, ज्योतिष, काव्य, वैद्यक आदि व्यावहारिक और सांसारिक विद्यार्थे भी पढ़ाई जाने लगी थीं। तमाम हिन्दुस्तान के विद्यार्थी इन विद्याओं को पढ़ने के लिए यहाँ आते थे।

#### श्री धन्यकटक का विश्वविद्यालय

इस युग का दूसरा प्रसिद्ध विश्वविद्यालय श्री घन्यकटक में था। यह स्थान दिच्या भारत में, कृष्णा नदी के किनारे, वर्तमान अमरावती के स्तूपों के निकट था।

बौद्धधर्म के महायान-सम्प्रदाय के चौदहवें धर्मगुरु, विख्यात रसायन-शास्त्रवेत्ता और चिकित्सक, नागार्जुन के समय में यह खूब उन्नत दशा में था और देश-देशान्तरों में प्रसिद्ध हो गया था। चीन यात्री इत्सिंग के कथनानुसार नागार्जुन महाशय ईसा की चौथी शताब्दी में थे।

यहां पर वैदिक श्रौर बौद्ध दोनों प्रकार के प्रनथ पढ़ाये जाते थे। तिब्बत की राजधानी लासा के निकट डायंग-विश्वविद्यालय इसी के नमूने पर बनाया गया था। पठन-पाठन-विधि वहाँ भी बैसी ही थी जैसे कि नालन्द में।

## श्रोदन्तपुरी श्रौर विक्रमशिला के विश्वविद्यालय

यह हम लिख चुके हैं कि बौद्ध काल का तीसरा युग सातवीं शताब्दी से प्रारम्भ होता है। इस समय के बौद्ध महन्तों में पहले का जैसा धार्मिक उत्साह बाक़ी न था; परन्तु वैज्ञानिक खोज करने का जोश खूब बढ़ गया था। वैद्यक श्रीर रसायन-शास्त्र में उन लोगों ने श्रच्छी उन्नति की थी। इस तान्त्रिक बौद्ध धर्म का प्रचार बंगाल श्रीर बिहार में बहुत था। उन दिनों मगध में पाल-बंश के राजा राज्य करते थे। उन्हीं के समय में बौद्ध उपदेशकों

ने तिब्बत जाकर बौद्ध धर्म का प्रचार किया। इस युग में दो मुख्य विश्वविद्यालय थे एक श्रोदन्तपुरी में, दूसरा विक्रमशिला में। ये दोनेां स्थान बिहार-प्रान्त में हैं। मगध में पालवंश का राज्य होने के बहुत दिन पहिले ओदन्तपुरी में एक बड़ा भारी विहार बनाया गया था। इसी विहार के नाम पर कुल प्रान्त का नाम विहार पड़ गया श्रौर पुराना नाम मगध छप्त हो गया। महाराज महीपाल के पुत्र महापाल के समय में ओदन्तपुरी-विश्वविद्यालय में बौद्ध धर्म के हीनयान-सम्प्रदाय के एक हजार श्रीर महायान-सम्प्रदाय के पाँच हजार महन्त रहते थे। पालवंश के राजों ने श्रोदन्तपुरी-विश्वविद्यालय में एक बड़ा भारी पुस्तकालय स्थापित किया था। उसमें वैदिक श्रोर बौद्ध दोनों प्रकार के हजारों प्रन्थ थे। सन् १२०२ ईसवी में मुसलमानों ने इस पुस्तकालय को जला दिया और महन्तों का कत्लेश्राम करके विहार के। नष्ट-भ्रष्ट कर दिया। श्रीधन्यकटक-विश्वविद्यालय की तरह श्रोदन्तपुरी के नमूने पर भी तिब्बत में शाक्य नामक एक विश्वविद्यालय स्वोला गया था।

पाल राजे बड़े ही विद्यारिसक और विद्वानों के संरक्षक थे। उनका सम्बन्ध एक और विश्वविद्यालय से भी था। उसका नाम था विक्रमशिला। यह विद्यालय भागलपुर जिले के अन्तर्गत, सुलतानगंज गाँव के निकट, गंगा के दाहिने किनारे, एक पहाड़ी को चोटी पर था। सब मिलाकर के ई एक सौ आठ भवन थे। इस विश्व-विद्यालय के अधीन छः महाविद्यालय थे, जिनमें एक

सौ साठ पंढित पढ़ाते थे। इन सब पंडितों तथा अन्य अतिथि विद्वानों का खर्च पूर्वोक्त महाराज के दिये हुए गाँवों की आमदनी से चलता था। बीच का भवन विज्ञान-मन्दिर के नाम से प्रसिद्ध था। उसमें विहार के महन्त उन पंडितों से बौद्ध-प्रनथ पढ़ते थे जी विश्वविद्यालय के प्रथम और द्वितीय स्तम्भ कहलाते थे। राजा जयपाल के शासन-काल में विश्वविद्यालय की देखभाल के लिए छः द्वार-पंहित नियत थे। इसी समय महात्मा जेतारि ने एक सत्र स्थापित किया था। उसमें विक्रमशिला के विद्यार्थियों को मुक्त भोजन मिलता था। विद्यालय के स्थायी विद्यार्थियों को भोजन देने के लिए चार सत्र पहले ही से थे। इनके सिवा वारेन्द्र के अधीश महाराज सनातन ने दशवीं शताब्दी के आदि में एक सत्र और भी खोला था। विश्वविद्यालय के प्रबंध के लिए छः विद्वानों की एक सभा थी, जिसका सभापति सदा राज-पुरोहित होता था। महाराज धर्मपाल के समय में श्रध्यत्त के पद पर श्रीबुद्धज्ञानपादाचार्य्य नियुक्त थे। ग्यारहवीं शताब्दी में इस पद पर श्रीयुत दीपांकुर या दीपंकर महाशय नियत थे। श्रपने समय के ये बड़े विख्यात विद्वान् थे। इनकी विद्वत्ता की प्रशंसा सुन कर तिब्बतवालों ने इन्हें ऋपने यहाँ बुलवाया था। इस विश्वविद्यालय से पढ़कर जो विद्यार्थी निकलते थे उनका पंडित की पदवी दी जाती थी। ऋपने समय के सबसे बड़े नैयायिक पंडित जेतारि ने इसी विश्वविद्यालय के पंडित की पदवो श्रौर राजा महापाल का इस्ताचरित प्रमाण-पत्र पाया था। महाराज

उनकी गहरो विद्वत्ता से इतने प्रसन्न हुए थे कि उन्होंने उनके। द्वारपंडित के प्रतिष्ठित पद पर नियत किया था। सन् १८३ ईसवी में काश्मीर-निवासो रत्नवज्ञ नामक एक प्रसिद्ध विद्वान् ने भो यहाँ से पंडित की पदवी और राजा चएक का हस्ताक्षरित प्रमाण-पत्र पाया था। इस विश्वविद्यालय में व्याकरण, अभिधमें (बौद्ध-मनोविज्ञान), दर्शन-शास्त्र, विज्ञान, वैद्यक आदि कई विषय पढ़ाये जाते थे। तिब्बत के लामा विक्रमाशिला में आते थे और वहाँ के पंडितों की सहायता से संस्कृत-प्रंथों का अनुवाद तिब्बतो भाषा में करते थे। सन् १२०३ ईसवी में विख्तयार खिजली ने इस विहार पर आक्रमण किया और इसे छूट-पाट कर नष्ट-भ्रष्ट कर दिया। भारतवर्ष के अन्य बौद्ध-विहारों की भो यही दशा हुई।

[ जनवरो १६०६

# १३-बौद्धों के द्वारा अमेरिका का आविष्कार

सारे सभ्य संसार का यह विश्वास है कि सन् १४९२ ईसवी में कोलम्बस साहब ही ने पहिले पहल अमेरिका का आविष्कार किया था। उनके पहले कोई बाहरी मनुष्य अमेरिका में न गया था। यह विचार केवल यूरोपियनों ही का नहीं, किन्तु एशियावालों का भी है। पर सर्वसाधारण का यह मत भ्रमात्मक है। कोलम्बस के सैकड़ों वर्ष पहले बोद्ध-धर्म-प्रचारक-गण अमेरिका गये थे और वहाँ उन्होंने बोद्ध-धर्म और एशियाई सभ्यता का प्रचार किया था। अमेरिका के कई स्थानों में इस बात के प्रमाण पाये गये हैं।

श्रमेरिका में हारपर्स मैगजीन (Harpers Magazine)
नाम का एक मासिक पत्र निकलता है। उसमें, कई साल हुए,
पूर्वोक्त विषय पर एक महत्वपूर्ण लेख निकला था। उसके लेखक
श्रध्यापक जान फ़ायर ने उसमें यह सिद्ध किया था कि श्रमेरिका
का पता पहले पहल बौद्धों ही ने लगाया था और वहाँ के मेक्सिको
देश में बौद्ध धम्में श्रीर सभ्यता का प्रचार भी किया था। फ़ायर
साहेव के लेख का सारांश सुनिए—

बौद्ध लोगों ने अपने धमें का प्रचार करने में बड़े ही अपूर्व साहस का परिचय दिया है। एशिया में शायद ही ऐसा काई देश हो जहाँ उन्होंने अपने धर्म का प्रचार न किया हो। भारतवर्ष, लंका, ब्रह्मदेश, सुमात्रा, जावा, चीन, जापान, तुर्किस्तान, त्राफ्तान निस्तान, एशिया माइनर त्रादि न मालूम कितने देशों में घूम घूम कर उन लोगों ने अपने मत का प्रचार किया था। ईसा की पाँचवीं शताब्दी में बौद्ध धर्म एशिया में उन्नति की चरम सोमा पर पहुँच गया था। इसी समय काबुल, चीन त्रीर जापान के कुछ बौद्धों ने क्रमेरिका के मेक्सिको राज्य में जाकर अपने धर्म का प्रचार किया।

मेक्सिको से पूर्वोक्त मत के प्रमाणस्वरूप बौद्धों के बहुत से चिह्न पाये जाते हैं। उनमें से वहाँ के बौद्ध-युग का भास्कर्य्य और स्थापत्य सबसे ऋधिक विश्वसनीय है। इसके चिह्न मेक्सिका के घर घर में पाये जाते हैं। इसके सिवा वहाँ के नगरों और शामों से भी यह मालूम होता है कि मेक्सिको में बौद्ध धर्म का प्रभाव बहुत दिनों तक रहा। उदाहरणार्थ ग्वाटीमाला ( Guatimala ) को लीजिए। वह "गौतमालय " का अपभ्रंश है। Oaxaca, Zacaticas, Sacatepee, Zacattond, Sacapulas স্মারি स्थानों के नाम भो शाक्य शब्द की छाया पर बने हैं। इस बात को सब लोग जानते हैं कि संस्कृत का 'श' श्रद्धर अन्य भाषाओं !में 'ह', 'ज' श्रथवा 'ख' बन जाता है। इसलिए शाक्य से साका और जाकरा आदि हो जाना कुछ विचित्र नहीं। मेक्सिको में पाल के नाम एक स्थान है। वहाँ बुद्ध की एक मूर्ति मिली है। उस मूर्त्ति पर तिखा है—'शाकोमत्त'। हमारो समक्त में य**ह शब्द** 

'शाक्यमुनि' का अपभंश है। तिब्बत के बौद्ध लोग अपने पुरोहित को 'लामा' कहते हैं। मेक्सिको में बौद्ध मत और बुद्ध-मूर्त्तियाँ सैकड़ों की तादाद में पाई गई हैं। इसके सिवा वहाँ ऐसे कई प्राचीन शिलालेख भी मिले हैं जिनसे यह माद्धम होता है कि प्राचीन मेक्सिकोवासी बौद्धधर्मावलम्बो थे और गौतमबुद्ध की पूजा करते थे।

चीन के इतिहास-लेखक मातवानिलन कहते हैं कि—"किफन देश (काबुल) का निवासी हुईशेन (इयसेन) नामक एक बौद्ध सन्यासी, ४९९ ईसवी में फुसाँग देश से चीन में आया था। उसने चीन के तत्कालीन सम्राट् युंगयुआन को बहुत कुछ नजर भी दो थी। सम्राट् ने युको नाम के मन्त्रो को हुईशेन का भ्रमण- युत्तान्त लिखने को आज्ञा दो थी"। चीनी भाषा में लिखा हुआ हुईशेन का भ्रमण-युत्तान्त अब तक मौजूद है। उसमें हुईशेन ने कहा है कि सम्राट् तामिंग के राजत्वकाल (४५८ ईसवी) में काबुल बौद्ध का केन्द्र-स्थान था। उसके पहले वहाँ के पाँच बौद्ध मिक्ष फुसाँग देश को गये थे और वहाँ उन्होंने बौद्ध धर्म का प्रचार किया था।

फुसाँग देश चोन से कोई २०००० लो, श्रर्थात् ६५०० मील दूर है। वह १०००० ली, अर्थात् ३२५० मील, चौड़ा है और चारों ओर समुद्र से घिरा हुआ है।

फ़ुसाँग एक प्रकार का वृत्त होता है। यह वृञ्ज पूर्वीक फ़ुसाँग देश में बड़ी कसरत से होता है। हुईशेन ने उसी वृत्त के नाम पर पूर्वोक्त देश का नाम फुसाँग देश रक्ला था। मेक्सिकोवाले आज कल फुसाँग वृत्त के आगेवी कहते हैं। उपर्युक्त चीनी प्रन्थ में फुसाँग वृत्त का जो वर्णन लिखा है वह आगेवी से बिलकुल मिलता है। इसलिए यह स्पष्ट है कि फुसाँग देश और मेक्सिको देश एक ही हैं और काबुली बौद्धों ने वहाँ जाकर बुद्ध-धर्म का अवश्य प्रचार किया था। कहते हैं कि फुसाँग वृक्ष की छाल में एक प्रकार का जन्तु होता है। वह रेशम की तरह होता है। हुईशोन ने अन्यान्य बहुमृल्य वस्तुओं के साथ उसे भी चीन-सम्नाट् को भेंट किया था। हुईशोन ने एक जगह कहा है कि फुसांग-प्रदेश में चाँदी, सोना, लोहा, ताँबा बहुत होता है। कोलम्बस ने भी इस बात को प्रत्यन्त देखा था। वह तो अपने साथ बहुत सा सोना-चाँदी स्पेन को लाया भी था।

फुसाँग देश और मेक्सिको एक ही हैं। इसका एक और भी प्रमाण सुनिए। मेक्सिकोवाले कहते हैं कि प्राचीन काल में एक श्वेतकाय दोर्घपरिच्छदधारी महापुरुष मेक्सिको में त्राया था। वह लोगों का नीति और धर्म की शिक्षा दिया करता था। उसका नाम हुई-शीयेकोको था। माछ्म होता है कि यह नाम हुईशोन मिन्नु का अपभंश है। मेक्सिको के एक और महापुरुष के सम्बन्ध में भी ऐसी ही किंवदन्ती है। इन लोगों की शिक्षा और धर्म-प्रचार का जैसा वर्णन पाया जाता है उससे माछ्म होता है कि ये लोग बौद्ध थे।

काबुल, चीन श्रीर जापान के बौद्ध संन्यासी देश-देशान्तरों

में सदा धर्म प्रचार करते फिरते थे। पहले वे निकट के द्वीपों में प्रचार करने जाते थे। वहाँ से आगे के अन्य द्वीपों का संवाद पाकर वे वहां भी जाया करते थे। योंही धीरे-धीरे आगे बढ़ते बढ़ते वे दूर दूर के द्वीपों और देशों में पहुँच जाते थे और वहाँ अपने धर्म का प्रचार करते थे। मालूम होता है कि इसी तरह प्रचार करते करते वे अमेरिका पहुँचे थे। अमेरिका का अलास्का प्रदेश चोन के निकट है। बहुत संभव है कि इसी रास्ते बौद्ध लोग वहाँ गये हों। क्योंकि अलास्का से मेक्सिका तक समुद्र के किनारे किनारे जितने प्रदेश हैं उन सब में बौद्ध धर्म और सभ्यता के चिह्न पये जाते हैं। यद्यि इनमें से अधिकांश चिह्न स्पेनिश लोगों ने नष्ट कर दिये हैं, तथापि अभी बहुत कुछ अवशिष्ट हैं।

यह लिखा जा जुका है कि मेक्सिका के स्थानों और पुरो-हितों के नामों में बुद्ध धर्म की मलक पाई जातो है। इसके कुछ उदाहरण भी दिये गये हैं। एकाध और भी सुनिए। मेक्सिका वाले अपने प्रधान पुरोहित को देशाका या शाका पुरुष कहते हैं। यह कहने की आवश्यकता नहीं कि यह शब्द शाक्य का रूपान्तर मात्र है। एक अन्य पुरोहित का नाम कौनर शाका था। यह शब्द गौतम शाक्य का विगड़ा हुआ रूप माल्म होता है।

मेक्सिको में जितने शिला-लेख, मूर्तियां श्रीर मन्दिर श्रादि मिले हैं उनमें से अधिकांश बौद्ध धर्म से सम्बन्ध रखते हैं। बौद्ध-मन्दिर श्रीर दीर्घपरिच्छ-धारी बौद्ध पुरोहित मेक्सिको में जगह जगह देखे जाते हैं। नाना प्रकार को बुद्ध-मूर्तियों की भी वहां कमी नहीं है। सुनते हैं कि गऐश श्रीर राहु श्रादि की मूर्तियाँ भी मेक्सिकों में मिली हैं।

पर जितने प्रमाण दिये गये हैं उन सब से सिद्ध है कि प्राचीन काल में एशिया के बौद्ध संन्यासी अमेरिका गये थे और वहां उन्होंने बौद्ध-धम्में का प्रचार किया था। साथ ही साथ यह भी माल्म होता है कि वही लोग अमेरिका के वास्तविक आविष्का-रक थे, न कि कोलम्बस और उसके साथी। इसलिए उस यश के सच्चे अधिकारी बौद्ध संन्यासी ही हैं जो इस प्रसंग में कोलम्बस को प्राप्त हुआ है।

दिसम्बर १६०६

## १४-फा-हियान की भारत-यात्रा

प्राचीन भारत के इतिहास का थोड़ा-बहुत पता जो हमें लगता है वह बीक श्रीर चीनी यात्रियों के यात्रा-वृत्तान्त से लगता है। श्रीस वाले इस देश में सैनिक, शासक, श्रथवा राजदृत बनकर त्राते थे। इसी से इनके लेखों में त्राधकतर भारतीय राजनीति, शासन-पद्धति श्रीर भौगोलिक बातों ही का उल्लेख है। उन्होंने भारतीय धर्म और शास्त्रों की छानबीन करने की विशेष चिन्ता नहीं की। चीनी यात्रियों का कुछ त्र्यौर हो उद्श्य था। वे विद्वान थे। उन्होंने हजारों मोल की यात्रा इसलिए की थी कि वे बौद्धों के पवित्र स्थानों का दर्शन करें, बौद्ध धर्म की पुस्तकें एकत्र करें और उस भाषा का पढ़ें जिसमें वे पुस्तकें लिखी गई थीं। इन यात्रात्र्यों में उनको नाना प्रकार के शारीरिक छेश सहने पड़े; कभी वे ऌटे गये, कभी वे रास्ता भूल कर भयक्कर स्थानों में भटकते फिरे श्रौर कभी उन्हें जंगली जानवरों का सामना करना पड़ा। परन्तु इतना सब होने पर भी वे कैवल विद्या और धर्म-प्रेम के कारण भारतवर्ष में घूमते रहे। चीनी यात्रियों में तीन के नाम बहुत प्रसिद्ध हैं—पहला फा-हियान, दूसरा संगयान श्रौर तीसरा ह्वेनसांग । इन तीनां ने श्रपनी श्रपनी यात्रा का वृत्तान्त लिखा है। इसका अनुवाद ऋँगरेजी, फ्रेंच श्रादि यूरप की भाषाश्रों में हो गया है। उनसे भारतीय सभ्यता का बहुत कुछ पता चलता है। प्रसिद्ध चोनी यात्रियों में फा-हियान सबसे पहले भारत में श्राया। उसी की यात्रा का संचिप्त हाल नीचे लिखा जाता है।

फा-हियान मध्य-चीन का निवासी था। ४०० ईसवी में वह अपने देश से भारत-यात्रा के लिए निकला। इस यात्रा से उसका मतलब बौद्ध तीर्थों के दर्शन और बौद्ध धर्म की पुस्तकों का संग्रह करना था। उन दिनों चीन से भारतवर्ष आने के दो रास्ते थे। एक राम्ता खुतन नगर के पश्चिम से होता हुआ भारतीय सीमा पर पहुँचता था। यह रास्ता कुछ चक्कर का था। इसीसे भारत और चीन के मध्य व्यापार होता था। दूसरा राग्ता जल द्वारा जावा और लड्ढा के टापुओं से होकर था। यह रास्ता पहले से सीधा तो था, परन्तु पीत-समुद्र के तूफानों ने इस सुगम जलमार्ग को बड़ा भयानक बना रक्खा था। फा-हियान निडर मनुष्य था। वह भारत आया तो खुतन के रास्ते ही से, परन्तु स्वदेश को लौटा लड्ढा और जावा के रास्ते।

फा-हियान के साथ और भी कितने ही मुसाफिर थे। ख़ुतन पहुँचने के लिए लाग नामक जंगल से होकर जाना पड़ता था। इस जङ्गल में यात्रियों के। बड़ा कष्ट सहना पड़ता। कोसों पानी न मिला। सूर्य्य की गरमी ने और भी गज़ब ढाया। प्यास के मारे यात्रियों का बुरा हाल हुआ। समय समय पर रास्ता भूल जाने के कारण भी उन पर बड़ी विपत्ति पड़ी। जब वे सब, किसी तरह, लाप नामक मोल के किनारे पहुँचे तब उनकी बड़ी बुरी दशा थी। कितने ही यात्रियों के छक्के छूट गये और उन्होंने आगे बढ़ने का बिचार छोड़ दिया। पर फा-हियान ने हिम्मत न हारी। वह दो-चार मित्रों सिहत आगे बढ़ा और नाना प्रकार के किष्टों के सहता हुआ, दो मास में, ख़ुतन पहुँचा। लोगों ने ख़ुतन में उनका अच्छा आदर-सत्कार किया। उस समय ख़ुतन एक हरा-भरा बौद्ध राज्य था। पर इस समय ख़ुतन उजड़ा पड़ा है। परन्तु, हाल ही में, डाक्टर स्टीन ने उसकी पूर्व-समृद्धि के बहुत से चिह्न पाये हैं। प्राचीन महलों, स्तूपों, विहारों और बागों के न माछम कितने चिह्न उन्हें मिले हैं। उन्होंने इस सम्बन्ध में एक पुस्तक लिखी है, जो बड़े महत्व की है।

खुतन से फा-हियान काबुल आया। उस समय काबुल उत्तरीय भारत के अन्तर्गत था। काबुल से वह स्वात, गान्धार श्रौर तत्त्विशाला होता हुआ पेशावर पहुँचा। पेशावर में उसने एक बड़ा ऊँचा, सुन्दर और मजबूत बौद्ध स्तूप देखा। सिन्धु नदी पार करके वह मथुरा आया। मथुरा का हाल वह इस प्रकार वर्णन करता है—

मथुरा में, यमुना के दोनों किनारों पर, बीस संघाराम हैं, जिनमें लगभग २००० साधु रहते हैं। बौद्धधम्में का खूब प्रचार है। राजपृताना के राजा बौद्ध हैं। दिच्या की श्रोर जो देश है वह मध्य-देश कहलाता है। इस देश का जल-वायु न बहुत उद्या है, न बहुत शीतल। बर्फ श्रथवा कुहरे की श्रधिकता नहीं है।

प्रजा सुखी है। उन्हें अधिक कर नहीं देना पड़ता। शासक लोगः कठोरता नहीं करते। जो लोग भूमि जोतते श्रीर बोते हैं उन्हें ऋपनी पैदावारी का एक निश्चित भाग राजा की देना पड़ता है। लोग अपनी इच्छा के अनुसार चाहे जहाँ आ जा सकते हैं। त्रपराधी के। उसके अपराध के गौरव-लाघव के अनुसार भारी अथवा हल्का दंड दिया जाता है। शारीरिक दराड बहुत कम दिया जाता है। बार बार विद्रोह करने पर कहीं दाहिना हाथ काटे जाने का दएड दिया जाता है। राजा के शरीर-रचकों की नियत वेतन मिलता है। देश भर में जीवहत्या नहीं होती। चागडालों के अतिरिक्त केाई मदापान नहीं करता और न केाई लहसुन और प्याज ही खाता है। इस देश में न तो कोई सुर्गी ही पालता है और न बतख ही। पालतू पशुभी केाई नहीं बेचता। बाजारों में पशु-बध श्रथवा मांस बेचने की दुकानें नहीं। सौदा-मुलक में कीड़ियों का व्यवहार होता है। केवल चारखाल ही पशु-बध करते श्रीर मांस बेचते हैं। बुद्ध भगवान् के समय से यहां की यह प्रथा है कि राजा, महाराजा, अमीर, उमराव और बड़े आदमी विहार-निर्माण करते हैं श्रीर उनके खर्च के लिए भूमि. इत्यादि का दान-पत्र लिख देते हैं। पीदियां गुजर जाती हैं वे विद्वार ज्यों के त्यों विद्यमान रहते हैं। उनका खर्च दान दी हुई, भूमि की आमदनी से चलता रहता है । उस भूमि को कोई नहीं छीनता। विद्वारों में रहने वाले साधुआं के वस्त, भोजन और बिछौना मुक्त मिलता है।

मथुरा से फा-हियान कन्नौज आया। वह नगर, उस समय, गुप्त राजों की राजधानी था। उसने कन्नौज के विषय में इसके सिवा और कुछ नहीं लिखा कि वहाँ संघाराम थे। कौशल-राज्य की प्राचीन राजधानी श्रावस्ती उजाड़ पड़ी थी। उसमें केवल दो सो कुटुम्ब निवास करते थे। जैतवन, जहाँ भगवान बुद्ध ने धर्मों-पदेश किया था, अच्छी दशा में था। वहाँ एक सुन्दर विहार था। विहार के पास एक तालाब था, जिसका जल बड़ा निर्मल था। कई बाग्र भी थे, जिनसे विहार की शोभा बहुत बढ़ गई थी। विहार में रहने वाले साधुआं ने फा-हियान का हर्ष-पूर्वक स्वागत किया और उसकी इस कारण बड़ी बड़ाई की कि उसने यात्रा धर्मप्रेम के वशीभूत होकर की थी।

भगवान् बुद्ध के जन्म-स्थान, किपल-वस्तु, की दशा, फा-हियान के समय में, बुरी थी। वहाँ न के हि राजा था, न प्रजा। नगर प्रायः उजाड़ था। केवल थोड़े से साधु और दस-बीस अन्य जन वहां थे। कुशीनगर भी, जहां भगवान् बुद्ध की मृत्यु हुई थी, बुरी दशा में था। उस वैसाली नगर को, जहाँ बौद्ध धर्म की पुस्तकों का संग्रह करने के लिए बौद्धों का दूसरा सम्मेलन हुआ था, फा-हियान ने श्रव्छी दशा में पाया। प्रसिद्ध पाटलिपुत्र नगर के विषय में फा-हियान ने लिखा है कि उसका पुराना राजमहल बड़ा विचित्र है। उसकी बनाने में बड़े बड़े पत्थरों से काम लिया गया है। मनुख्यों के हाथों से वह न बना होगा। बिना आसुरी शिक्त के कौन इतने बड़े बड़े पत्थर ऊपर चढ़ा सका होगा। अवश्य ही

अशोक ने उसे असुरों द्वारा बनवाया होगा । फा-हियान का कथन है कि त्राशोक के स्तूप के समीप ही एक सुन्दर संघाराम बना हुआ है, जिसमें लगभग छ: सात सौ साधु रहते हैं। प्रति वर्ष दूसरे महीने के त्राठवें दिन वहां एक उत्सव होता है। उस त्रव-सर पर चार पहिये का एक रथ बनाया जाता है। उस रथ के ऊपर पाँच खरह का एक मन्दिर रक्खा जाता है। मन्दिर वांसों का बनता है। उसके बीच में सात श्राठ गज लम्बा एक बांस रहता है। वहीं उसे साधे रहता है। मन्दिर श्वेत वस्त्र से मढ़ दिया जाता है। पर उसका पिछला भाग चटकीले रङ्गों से रँगा रहता है। सुन्दर रेशम के शामियानों के नीचे देव-मूर्तियां, वस्त्राभूषण से सजा कर रक्खी जाती हैं। रथ के चारों कोनों में चार ताक रहते हैं। उन ताकों में बुद्ध भगवान की बैठो हुई मूर्ति स्थापित की जाती है। इस प्रकार के कोई बीस रथ तैयार किये जाते हैं। उत्सव के दिन बड़ी भीड़ होती है। खेल तमाशे होते हैं श्रौर मूर्तियों पर फूल आदि चढ़ाये जाते हैं। उस दिन बौद्ध लोग नगर में प्रवेश करते हैं। वहीं वे ठहरते हैं ख्रौर सारी रात हर्ष मनाते हैं । इस अवसर पर दूर दूर से लोग आते हैं श्रीर उत्सव में सम्मिलित होते हैं। धनवान लोगों ने नगर में कितने ही औषधालय खोल रक्खे हैं, जहाँ दीन-दुखियों, लँगड़े-छलों श्रीर श्रन्य असमर्थ जनों का इलाज होता है। उनको हर प्रकार की सहायता दो जाती है। वैद्य उनके रोगों की परीचा कर के श्रीषधि सेवन कराते हैं। वे वहीं रहते हैं

श्रौर पथ्य भी उन्हें वहीं मिलता है। नोरोग हो जाने पर वे श्रापने घर चले जाते हैं।

राजगृह में पहला बौद्ध-सम्मेलन हुआ था। इसलिए उसे देखता हुत्रा फ़ा-हियान गया पहुँचा। गया में उसने बोधि-चृत्त श्रीर श्रन्य पवित्र स्थानों के दर्शन किये। वह काशी श्रीर कौशाम्बी भी गया। काशी में उस स्थान पर, जहाँ भगवान बुद्ध ने पहली बार सत्य का उपदेश दिया था, दो संघाराम थे। काशी से वह फिर पाटलिपुत्र लौट गया । फा-हियान चीन से धार्मिक पुस्तकों की खोज में चला था। पाटलिपुत्र में विनयपीठक को एक प्रति उसके हाथ लग गई। पुस्तक लेकर वह अङ्गदेश की राजधानी चम्पा होता हुआ ताम्रलिप्ति ( तमलुक ) पहुँचा । वहाँ उसने बौद्ध धर्म का श्रब्छा प्रचार देखा। उस नगर में २४ संघाराम थे। फ्रा-हियान वहाँ दो वर्ष तक रहा। यह समय उसने धर्म-पुस्तकों को नक़ल करने में खर्च किया। तत्पश्चात् जहाज पर सवार होकर, लगातार १४ दिन श्रीर यात्रा करके वह सिंहल-द्वीप पहुँचा। वहां से वह श्रानिरुद्धपुर गया। बौद्धस्तूप श्रौर बोधि-वृत्त के भी उसने दर्शन किये। लङ्का में उसने कुछ श्रौर भी धर्म-पुस्तकों का संप्रह किया। लङ्का का वर्णन वह इस तरह करता है-

"लङ्का में पहले बहुत कम मनुष्य रहते थे। धीरे धीरे व्यापारी लोग वहाँ आने लगे। अन्त में वह वहाँ बस गये। इस प्रकार वहाँ की आबादी बढ़ी और राज्य की नीव पड़ी। वहाँ भगवान बुद्ध गये । अ उन्होंने वहाँ के निवासियों को बौद्ध बनाया। लङ्का का जल-वायु श्रव्छा है। सब्जी बहुत होती है। राजधानी के उत्तर में एक बड़ा ऊंचा स्तूप है। समीप ही एक संघाराम भी है, जिसमें ५००० साधु रहते हैं।"

फा-हियान लङ्का में दो वर्ष रहा। उसे स्वदेश छोड़े बहुत वर्ष हो गये थे। इससे उसने चीन लौट जाना चाहा। उसी समय एक व्यापारी ने उसे चीन का बना हुआ एक पह्ला भेंट किया। अपने देश की बनी हुई वस्तु देख कर फा़-हियान का जी भर श्राया। उसके नेत्रों से श्रश्रुधारा वह निकली। श्रन्त में उसे स्वदेश लौट जाने का एक साधन भी प्राप्त हो गया। एक जहाज, दो सौ यात्रियों सहित, उस त्रार जाता था। वह भी उसी पर बैठ गया। जहाज को इलका करने के लिए खलासी जहाज पर लदी हुई चीजों को समुद्र में फेंकने लगे। बहुत माल-श्रसबाब फेंक दिया गया। फ़ा-हियान ने श्रपने सारे बर्त्तन तक समुद्र में, इस हर के मारे, फेंक दिये कि कहीं इनके माह में पड़ने के कारण लोग उसकी श्रमूल्य पुस्तकें श्रौर मूर्तियां समुद्र के हवाले न कर दें। तेरह दिन की कठिन तपस्या के बाद, एक छोटा सा टापू मिला। वहां जहाज की मरम्मत हुई। सैकड़ों कष्ट सहने पर ९० दिन बाद जहाज जावा-द्वीप में पहुँचा। जावा में उस समय बौद्ध श्रीर ब्राह्मण-धर्म, दोनों का, प्रचार था।

फा-हियान जावा में पाँच महीने रहा। तत्पश्चात् वह

**अ भगवान् मुद्ध सङ्घा कभी नहीं गये।** 

एक त्र्यौर जहाज पर सवार हुन्ना। चलने के एक महीने बाद उस जहाज का भी कील-काँटा विगड़ा। यह देख कर मल्लाहों ने सलाह की कि जहाज पर शर्मण फ़ा-हियान के होने ही के कारण हम पर यह विपत्ति न्त्राई है। श्रवएव कोई टापू मिले तो उसे वहीं उतार दें, जिसमें जहाज की यात्रा निर्विष्ट समाप्त हो। यह वहाँ चाहे मरे चाहे बचे। इस जहाज के यात्रियों में एक व्यापारी बड़ा सज्जन था। वह फ़ाहियान से प्रेम करने लगा था। उसने मल्लाहों की इस सलाह का घोर प्रतिवाद किया। उसी के कारण बेचारा फ़ा-हियान, किसी निर्जन टापू में छोड़ दिये जाने से बच गया। ८२ दिन की यात्रा के बाद, दिलाणी चीन के समुद्र-तट पर, वह सकुशल उतर गया और अपनी जन्मभूमि के पुनर्वार दर्शनों से उसने श्रपने को कृतकृत्य माना।

दिसम्बर १६१४

# १४-प्राचीन भारत में युद्ध-व्यवस्था

प्राचीन समय से लेकर आज तक भारत में युद्ध ने अनेक

- total

प्रकार के दृश्य दिखाये हैं। प्राचीन भारत के जातीय जीवन में युद्ध एक मामूली बात थी। पहले भारत में त्राते ही त्रार्घ्यजाति को श्रनेक युद्ध करने पड़े। उन्हें यहाँ के प्राचीन निवासियों के साथ तो लड़ना ही पड़ा, पर परस्पर भी उनमें खब युद्ध होता था। ऋग्वेद में विसष्ठ और विश्वामित्र के युद्ध का वर्णन इस बात का प्रमाण है। आर्घ्य-जाति ने युद्धों ही में परास्त करके यहाँ के प्राचीन निवासियों को अपना दास बनाया। दास के जो कार्य निर्दिष्ट हैं वे इन लोगों के ऊपर हमारी जीत की इस समय भी गवाही दे रहे हैं। आर्यों को, रात्तस और दानव कहे जाने वाले बाहरी शत्रुत्रों से भी खूब लड़ना पड़ा। उन्होंने इन लोगों के साथ कई बार बड़े-बड़े युद्ध किये। इनका वर्णीत वेदीं तक में पाया जाता है। राक्षसों के साथ श्रार्घ्य-जाति को निरन्तर युद्ध करना पड़ा। इसोसे उस समय आर्थों को अपना समुदाय तीन भागों में विभक्त करना पड़ा-पहला ब्राह्मण, दूसरा चत्रिय नाम से अभिहित हुआ। ब्राह्मणों का कार्य देश में शान्ति-स्थापना और चत्रियों का अपने देश की रत्ता शत्रुओं से करना निश्चित हुआ।

ये दो विभाग हो जाने से कृषि, वाणिज्य क्रादि अन्यान्य कार्य करने वाले तीसरे विभाग में गिने गये। वे वैश्य कहलाये।

श्रायों के वैदिक देवता भी बड़े युद्ध-प्रिय थे। युद्ध करना उनका स्वाभाविक काम था। युद्ध में इन्द्र की श्रच्छी प्रतिष्ठा थी। युद्ध ही में विजय पाने के कारण इन्द्रदेव इन्द्रासन के मालिक हुए हैं। आप देवराज भी, इसी कारण, कहलाये हैं। इन्द्र ने बड़े बड़े राचसों का बध किया है। वृत्रासुर, विशु त्रीर संवर श्रादि के श्रितिरिक्त और भी अनेक राज्ञसों का श्रापने नाश किया है। हमारे प्राचोन कवियों ने इन्द्र के इस बड़े भारी महत्व के कारण अपनी कविताओं में इनके इन गुर्णों का ख्व ही वर्णन किया है। वेदों में इन्द्र की अनेक स्तुतियां हैं। अग्नि, मित्र, वरुण, महत् श्रीर श्ररिवनीकुमार श्रादि भी युद्ध में विजयी हुए थे। इसीसे वे भी बड़े यशस्वी श्रौर प्रतिष्ठापात्र माने गये हैं। प्राचीन समय में, जब चत्रिय लोग युद्ध में जाने के लिए तैयार होते थे तब, श्रपने श्रपने इष्ट देवतात्रों से युद्ध में अपनी सहायता के लिए प्रार्थना करते थे। युद्ध के समय, प्राचीन काल में, सामपान खुब किया जाता था। सामपान से शरीर में बल की वृद्धि होती थी। और युद्ध में बलवान ही की जीत होती है। अध्यापक राज-गोपालाचार्य, एम० ए०, ने इस विषय में एक महत्व-पूर्ण लेख "इंडियन-रिव्यू" में प्रकाशित किया है। श्रॅगरेजी न जानने वाले पाठकों के सुभोते के लिए उसका सारांश आगे लिखा जाता है।

हमारे यहां युद्ध दो प्रकार का था। एक धर्म-युद्ध, दूसरा

कूटयुद्ध । धर्म-युद्ध पूर्व-निश्चित नियमों के अनुसार होता था। कूटयुद्ध में नियमों की पावन्दो न होती थी। छल, कपट और चालबाजी से एक दूसरे की इराने की चेष्टा करता था। कृटयुद्ध प्रायः राचस लोग ही करते थे। इसीलिए देवता भी उन्हें परास्त करने के लिए कूटयुद्ध का आश्रय लेने लग गये थे। पर कूटयुद्ध का महत्व कोई भी पत्त स्वीकार नहीं करता था। जहां तक होता था, लोग धर्म-युद्ध का ही आश्रय लेना पसन्द करते थे। धर्म-युद्ध का श्रिधिक महत्व होने पर भी लोग शस्त्रास्त्रों के नये नये श्रावि-ष्कारों से उदासीन न थे। तरह तरह के धनुष, बागा, भाले, बर्छे श्रौर जिरह-बख़र श्रादि युद्धोपयोगी वस्तुओं का प्रचार धीरे घोरे खूब बढ़ गया था। युद्ध-विद्या में उस समय ऋच्छी तरको हो चुकी थो। प्राचीन आर्घ्य छोटी ही छोटी लड़ाई न लड़ा करते. थे। वे, लाखों मनुष्य एकत्र करके लड़ाई के मैदान में कभी कभी बाक़ायदा डट जाते थे। हमारे प्राचीन प्रन्थों में बड़े बड़े युद्धों का वर्णन है। रामायण के समय से लगा कर महाभारत के समय तक कई बड़े बड़े युद्ध हुए हैं। उनमें प्रत्येक पक्ष के योदाओं को संख्या लाखों थी। इस से सिद्ध है कि उस समय युद्ध-विद्या विशेष उन्नत हो गई थी त्रौर त्रार्थ्य लोग खुब रण-निपुण हो चुके थे। चक्रव्यूह के सदृश कितने ही व्यूहों की रचना करके वे युद्ध करते थे। महाभारत में कई स्थानों पर इस प्रकार की रचनाश्रों का वर्णन है। एक व्यूह-रचना वे ऐसी करते थे जिसमें सैनिकों का मुँह चारों ओर शत्रु के सामने ही रहता

था; रात्रु का कोई भी श्रंश सेना के पोछे से श्राक्रमण न कर सकता था।

जो नवीन श्रक्ष या शक्ष पहले-पहल आविष्कृत होता या उसे धर्म-युद्ध के नियमानुसार कोई भी युद्ध के काम में न ला सकता था। उसको काम में लाने के लिए दोनों पत्तों की स्वीकृति दरकार होती थी। दोनों पच उस आयुध की काम में लाना जब श्रन्छी तरह जान लेते थे तभी उसका व्यवहार होता था। यही बात, किसी समय, यूरोप में भी थी। लोग नवीन शस्त्रास्त्रों को राक्ष्मसी या दानवी सममते थे। इसलिए घतुष श्रीर गोली-गोले श्रादि वहाँ बहुत पीछे से, धीरे धोरे काम में लाये जाने लगे। पहले पहल यरोप में, अप्रचलित शस्त्रास्त्रों के। काम में लानेवाले सैनिक, लड़ाई के मैदान में, बिना दोनों पत्तों की स्वीकृत के नहीं श्रा सकते थे। पर श्रव तो थल-सुरंग श्रीर जल-सुरंग जैसे भयानक श्रीर नाशक यन्त्रों के प्रयोग की भी कोई रोक टोक नहीं। सन् १९०७ ईसवी में, हेग की द्वितीय शान्ति-सभा ने, श्रपने तृतीय अधिवे-शन तक के लिए इस विषय में एक नियम बना दिया था। इस नियम में हवाई जहाजों द्वारा गोले या बम फेंकने की, विशेष कर श्चरित्तत स्थानों पर, मनाही है। पर वर्तमान घोर संप्राम में जर्मनी ने इस नियम का तोड़ डाला है। अब हवाई जहाजों से यथेच्छ धड़ाधड़ गोले बरसाये जा रहे हैं। यह कोई आश्चर्य-कारक और नई बात नहीं। हमारे यहां भी राचस लोग धर्म-युद्ध का तिरस्कार करके कभो कभी कूट-युद्ध करने लगते थे। उन्हें

परास्त करने के लिए देवता भी उसी नीति का अवलम्बन करते थे। इन्द्र ने वृत्रासुर के। इसी तरह मारा था। इन्द्र का यह कार्य उस समय भी विशेष प्रशंसनीय न समभा गया था।

धीरे धीरे समय ने पलटा खाया और सभ्यता का प्रभाव श्रधिक पड़ने लगा । श्रतएव स्मृतियों और धर्म-शास्त्रों ने धर्म-युद्ध ही का अधिक महत्व निश्चित किया। स्मृतियों में राज-धर्म के साथ युद्ध का घनिष्ट सम्बन्ध माना गया है। अर्थ-शास्त्र ( Political Economy ) में भी युद्ध श्रौर शासन शक्ति की वृद्धि के कारणों पर विचार किया गया है। मनु और याज्ञवल्क्य की स्मृतियों में, महाभारत तथा कई एक पुराणों में, शुक्राचार्य, कामन्दक और कौटिल्य के अन्थों में, युद्धविग्रह के तत्त्वों की खूब विवेचना की गई है। वह बड़े मारके की है। राजा को युद्ध से भूमि श्रौर शक्ति का लाम तो होता है, पर उसे हानि भी बहुत उठानी पड़ती है। अर्थ-शास्त्र और स्मृति-मन्थ युद्ध की केवल राज-धर्म निभाने के लिए ही उपयुक्त सममते हैं। युद्ध से प्रजा की किसी प्रकार का कष्ट न पहुँचे, इसलिए लड़ने वाले दोनों पत्तों की यथाशक्ति उद्योग करना पड़ता है। प्रजा से युद्ध का सम्बन्ध करना वे अनुचित सममते हैं।

महामारत के शान्ति पर्व के श्रध्याय ५७ और ५८ में राज-नीति तथा राज-धर्म का श्रच्छा विवेचन है। उससे पता चलता है कि प्राचीन काल में राजा के श्रस्तित्व, राजा के संरच्चण और शत्रु-मित्र के साथ सन्धि तथा विष्रह के लाभों को लोग श्रच्छी प्राचीन भारत में युद्ध-व्यवस्था

तरह समक्ते थे। राजनीति को रचना करनेवाले कितने ही महर्षियों के नाम महाभारत में हैं—

" वृहस्पतिर्हि भगवान् नान्यं धर्मे प्रशंसित । विशालाच्य्यं भगवान् काव्यय्येव महातपाः ॥ सहस्राचो महेन्द्रश्च तथा प्राचेतसो मनुः । भारद्वाजश्च भगवान् तथा गौरशिरा मुनिः ॥ राजशास्त्रप्रेशेतारो ब्रह्मएयाब्रह्मवादिनः । "

महाभारत, शान्तिपर्व, अध्याय ५८, शो० १, २, ३। इन ऋषियों के बाद शुक्राचार्य का नीतिसार, कौटिल्य का अर्थ-शास्त्र और कामन्दक का नीतिसार आदि प्रनथ राजधर्म और राजनीति के नियमों से परिपूर्ण हैं। शुक्राचार्य का नीतिसार प्राचीन राजशास्त्रों के प्रणेता ऋषियों से कुछ पीछे का अवश्य है; पर है वह बड़े महत्व का। शुक्राचार्य के नीतिसार में राजा का कतव्य, शत्रु और भित्र का निर्देश, कोश और द्रव्य का संरच्चण, दुर्गों की रच्चा और सेना सजाना आदि कई विषय बड़े मार्के के हैं। अन्त में व्यवहार-शास्त्र पर भी एक अच्छा निवन्य है।

शुक्राचार्य राक्षसों के गुरु माने जाते हैं। उन्होंने कूट-युद्ध और धर्म-युद्ध दोनों का वर्णन किया है। नियम और न्याय-पूर्वक को युद्ध न हो उसे वे भी कूट-युद्ध अर्थात अधर्मयुद्ध मानते हैं। जिस्क प्रकार राचसों का कूट-युद्ध करना कहीं कहीं प्रसिद्ध है उसी प्रकार हो ने राम, कृष्ण और इन्द्र आदि देवताओं का

भी कुट-युद्ध में प्रवृत्त होना साबित किया है। शुक्राचार्य प्रार्थना और खुशामद के द्वारा भी शत्रु से अपना अभीष्ट सिद्ध कर लेना बुरा नहीं सममते। अपमान हो तो हर्ज नहीं, कार्य्य सिद्ध होना चाहिए। इसी से शुक्राचार्य की नीति का अधिक आदर नहीं हुआ।

कौटिल्य के ऋर्थ-शास्त्र के। प्राप्त हुए थोड़े ही दिन हुए। वे कौटिल्य, चाण्क्य और विष्णुगुप्त आदि नामों से भी प्रसिद्ध हैं। उन्होंने अपनी नीतिज्ञता के कारण ही सारे नन्द-वंश को मटिया- मेट कर दिया। चन्द्रगुप्त के। नन्द के राज्य का राजा बनाकर मौर्यवंश के शासन की नींव उन्होंने डाली। उनकी नीतिज्ञता और युद्ध-कुशालता आदि का चित्र मुद्राराच्चस में खूब खींचा गया है। उनका अर्थशास्त्र ईसा से ४०० वर्ष पूर्व का माना जाता है।

कामन्दक ने अपना नीतिसार बड़ी सरल भाषा में लिखा है। कामन्दक ने राजशास्त्र बनानेवाले प्राचीन ऋषियों का नाम दिया है और शुक्राचार्य के कूटयुद्ध की उपयोगिता स्वीकार की है। निर्वल राजा के सबल शत्रु के साथ युद्ध करने में कूटयुद्ध का आश्रय लेना कामन्दक के मत में बुरा नहीं। शत्रु की सोती हुई और असावधान सेना पर आक्रमण करना भी कामन्दक की दृष्टि में बुरा नहीं।

स्मृतियों और पुराणादिकों में धर्म-युद्ध ही को अधिक मार्ट हत्व दिया गया है। कूटयुद्ध के लोग पाप-कर्म से कम नहीं स्ट्रॉमको थे। उस समय के राजशास श्रीर राज-धर्म श्रादि विषयों के प्रन्थों से सूचित होता है कि तत्कालीन नरेश युद्ध करना केवल किन समस्याश्रों की पूर्ति के लिए उचित समस्ते थे। साधारण बातों के लिए युद्ध करना हेय श्रीर घृणा के योग्य सममा जाता था। पर, एक बार युद्ध में प्रवृत्त होकर उससे पीठ फेरना अत्यन्त निन्दनीय माना जाता था। जिस प्रकार युद्ध-चेत्र में मरना गौरवास्पद श्रीर स्वर्ग-प्राप्ति का कारण सममा गया है उसी प्रकार युद्ध से भागना निन्दनीय श्रीर नरक-प्राप्ति का कारण माना गया है।

कुछ प्रन्थकारों ने विशेष कारण उपस्थित होने पर, युद्ध को महत्व भी दिया है। मनु महाराज लिखते हैं—

समोत्तमाधमै राजा त्वाहूतः पालयन् प्रजाः । न निवर्तेत संप्रामात्वात्रधर्ममनुस्मरन् ॥ संप्रामेष्वनिवर्तित्वं प्रजानाश्चैव पालनम् । ग्रुश्रूषा ब्राह्मणानाश्च राज्ञां श्रेयस्करं परम् ॥ श्राह्मेषु मिथोऽन्योन्यं जिघांसन्तो महीचितः । युद्धानाः परं शक्त्या स्वर्गे यान्त्यपराङ्मुखाः ॥ श्र० ७०, स्रोक ८०, ८८, ८९

अर्थात् राजा के। चात्र धर्म के अनुसार युद्ध से कभी न हटना चाहिए। क्षत्रिय के लिए युद्ध श्रेष्ठ कार्य है। परस्पर लड़ते हुए और एक दूसरे के। मारते हुए जो लोग रण्चेत्र में शरीर-स्थाग करते हैं वे सीधे स्त्रर्ग चले जाते हैं। याज्ञवल्क्य-स्मृति में भो इसी प्रकार कहा गया है-

य त्राहवेषु वध्यन्ते भूम्यर्थमपराङ्मुखाः । त्रकूटैरायुधैर्यान्ति ते स्वर्गे योगिनो यथा ॥ पदानि कृतुतुल्यानि भग्नेष्वपि निवर्तिनाम् । राजा सुकृतिमादत्ते हतानां विपलायिनाम् ॥

त्र**० १, स्रो० ३२४—३५५**।

मतलब यह कि वर्जित अख-शस्त्रों से लड़कर जो रण-भूमि में शरीर छोड़ते हैं वे योगियों के सदृश स्वर्ग के। चले जाते हैं। जो लोग श्रपनी सेना के नष्ट हो जाने या भाग जाने पर रणचेत्र में डटे रहते हैं और श्रागे ही बढ़ते जाते हैं उन्हें पद पद पर यज्ञ का फल होता है। इसके विपरीत जो लोग भागकर मारे जाते हैं उनका सब पुराय राजा को प्राप्त होता है।

शुक्राचार्य का भी यही मत है। उनके मत में जो रण-चेत्र में लड़ते हुए मारा जाता है वह सीधे स्वर्ग को जाता है और जो भागता है वह संसार में हेय, पृश्णित और नीच समका जाता है। मरने पर उसे घोर नरक होता है।

शुक्रनीति की श्राज्ञा है कि की, बालक श्रीर गाय पर श्रत्या-चार होता देखकर ब्राह्मण भी युद्ध करने लगे। ऐसे अवसर पर युद्ध करने से ब्राह्मण को पाप नहीं होता। इस नीति में यह भी लिखा है कि चत्रिय का बिस्तरे पर मरना पाप है। उसे रण-चेत्र ही में मरना चाहिए। रण-चेत्र में न मरने वाले के लिए सेद करना मूर्खता है। श्रीमद्भगवतद्गीता में भी श्रीकृष्ण ने धर्मयुद्ध का बड़ा महत्व सृचित किया है। वे कहते हैं—

> धर्म्याद्धि युद्धाच्छ्रेयेाऽन्यत्त्त्तियस्य न विद्यते । यद्दच्छया चोपपन्नं स्वर्गद्वारमपावृतम् सुखिनः चत्रियाः पार्थ लभन्ते युद्धमोदृशम् ।

श्चर्थात्—चित्रिय के लिए धर्म-युद्ध से बढ़ कर और कोई बात कल्याणकारी नहीं है। ऐसा युद्ध चित्रयों के लिये अपने श्चाप ही खुले हुये स्वर्गद्वार के सदृश है।

गीता की इस अन्तिम बात से भी ज्ञात होता है कि हमारे यहां युद्ध के। बड़ा महत्व दिया जाता था। महाभारत में "यतो-धर्मस्ततो जयः" कह कर धर्म-युद्ध की विशेष महत्ता सूचित की गई है।

हमारे नीतिशास्त्र में साम, दान, दएड श्रौर भेद ये चार नीतियां शत्र के। पराङ्मुख करने के लिए उपयुक्त मानी गई हैं। मनु महाराज युद्ध का मुख्य फल राजा के लिए भविष्यत् में एक अच्छा मित्र खोज लेना बतलाते हैं। वे धन या भूमि की प्राप्ति के। श्रिधिक महत्व नहीं देते। पूर्वोक्त चारों नीतियों में से किसी भी एक या एकाधिक के द्वारा मुख्य फल प्राप्त कर लेना ही, मनु के मत में, युद्ध का अन्तिम उद्देश होना चाहिए।

श्राज कल हम लोग जर्मनी की जासूसी का वृत्तान्त पढ़ कर श्राश्चर्य्य करते हैं। पर हमें स्मरण रखना चाहिए कि मात में बहुत पहले जासूसी का प्रचार था। राजा का नाम चारचस अर्थात् जासूसों की आंखों से देखने वाला है। हर एक राजनीति के लेखक ने दूतों के काम निर्दिष्ट किये हैं। प्राचीन काल में दूतों के द्वारा ही युद्ध-घोषणा की सूचना दी जाती थी। दूत सदा अवध्य माने जाते थे। रामायण और महाभारत में इसके कई उदाहरण हैं। हनूमान ने जब लंका दहन किया तब रावण उन पर बहुत कुपित हुआ। परन्तु विभीषण ने रावण से दूत का अवध्य होना बतलाकर हनूमान के मुक्त करवा दिया। महाभारत में भी ऐसे हो कई उदाहरण पाये जाते हैं।

बौधायन, मनु और याज्ञवल्क्य आदि ने नियम बना दिये हैं कि किन शक्षों से लड़ना चाहिए, किन्हें मारना चाहिए और किन्हें न मारना चाहिए। इन नियमों से न्याय, विवेक और दया का भाव खुब मलकता है। देखिए—

न क्टरायुधेहॅन्यायुष्यमानो रखे रिपृन् ।
न काणिभिर्नापि दिग्धेर्नाग्निज्वलिततोजनैः ॥
न च हन्यात्थलारूढं न क्लीवं न कृताञ्जलिम् ।
न मुक्तकेशं नासीनं न तवास्मीति वादिनम् ॥
न सुप्तं न विसत्ताहं न नग्नं न निरायुधम् ।
नायुष्यमानं पश्यन्तं न परेख समागतम् ॥
मनु०, श्र० ७, श्लो० ९१—९३

याझवल्क्य भी कहते हैं— तवाहं वादिनं क्लीवं निर्हेतिं परसंगतम् । न हन्याद्विनिवृत्तभा युद्धप्रेच्चणकादिकम् ॥ पहले योरप में कुछ कुछ ऐसे ही नियम प्रचलित थे। वर्तमान युद्ध में तो नियमों की बहुत कुछ श्रवहेलना हो रही है, जो जर्मनी की उच्च सभ्यता का फल है।

ऊपर के प्रमाणों से भारत की सभ्यता का भी श्रच्छा परिचय मिलता है। भारतीय जन-समाज उस प्राचीन समय में भी उन्नति के जिस पथ पर था वह श्रौर देशों के लिए इस समय भी दुर्लभ है।

श्राज कल विपक्षी की प्रजा तथा भूमि श्रीर नगर आदि व्यथं हो नष्ट किये जाते हैं। यह बात पूर्व-काल में न होती थी। महाभारत के युद्ध में १८ १३ श्रश्नौहिणी सेना थी। एक श्रश्नीहिणी में २१,८७० रथारुद्ध, इतने ही गजपित, ६५,६१० घुड़सवार श्रीर १,०९,३५० पैदल होते हैं। इस प्रकार पाएडवों की ७ श्रक्षौहिणी श्रीर कौरवों की ११ श्रक्षौहिणी मिला कर कोई चालीस लाख सेना हुई। यह इतनी बड़ी सेना यदि प्रजा को कष्ट पहुँचाना और देश का नाश करना चाहती तो खूब कर सकती थी। इस युद्ध में भारत के सारे राजे-महाराजे शामिल थे। यदि वे एक दूसरे की सीमा पर श्रपना श्रपना श्रिषकार जमाना चाहते श्रीर एक दूसरे के साथ वहीं लड़ाई प्रारम्भ कर देते तो एक नया ही महाभारत होने लगता। पर ऐसा न होकर लड़ाई के लिए इक-चेन्न जैसा मैदान चुना गया, जिससे न तो प्रजा के कष्ट पहुँचा श्रीर न देश ही नष्ट हुआ।

श्रव्यक्तिया, प्रभाशं तु कागार्टकद्विकैंगैकैः ।
 रपेरेतैईयेकिकैंः पद्मभेरच परातिभिः ॥

यद्यपि धर्म-युद्ध हमारे यहां श्रेष्ठ माना गया है तथापि कभी कभी हमें शत्रु के देश कें। उजाड़ना और उसकी प्रजा कें। कष्ट भी पहुँचाना पड़ता था। यह उस दशा में करना पड़ता था जब शत्रु अपने किले के भीतर रह कर लड़ता था। मनु ने एक स्थान पर कहा है—

उपरुष्यारिमासीत राष्ट्रं चास्योपपीडयेत्। दूषयेचास्य सततं यवसान्नोदकेन्धनम् ॥ भिन्द्याच्चैव तङ्गगानि प्राकारपरिखास्तथा। समवस्कन्दयेचैनं रात्रौ वित्रासयेत्तथा॥ अ ७०, स्रोक १९५—१९६

ठीक यही बात शुक्राचार्य्य ने भी कही है। उनके मत में शत्रु की सेना के लिए जल, भाजन श्रादि पहुँचाना भी रोक देना नीति के विरुद्ध नहीं। शुक्राचार्य तो यहां तक कहते हैं कि जो बली होगा वही उद्योग के द्वारा सब कुछ कर सकेगा। निर्वल केवल श्रपने दुर्भाग्य के नाम पर रोता रहेगा।

रामायण और महाभारत से यह सिद्ध है कि हमारे यहाँ धार्मिकता और अधार्मिकता का पन्न केवल प्रस्ताव रूप में प्रह्ण किया जाता था। रामायण में रामचन्द्र के द्वारा ताड़का का वध पाप है, क्यों कि वह स्त्री थी। पर विश्वामित्र ने उसके दुष्कायों का वर्णन करके यह साबित किया है कि रामचन्द्र के। उसे मारने से पाप नहीं लगा। रामायण के उत्तरकाण्ड में भी एक ऐसी ही घटना का वर्णन है। विष्णु और रान्तस माल्यवान के युद्ध में जो रान्तस भागते थे उन्हें भी विष्णु मार डालते थे। यह देख कर

माल्यवान ने कहा,—मालूम होता है, विष्णु क्षात्रयुद्ध के नियमों से परिचित नहीं। ंविष्णु ने उत्तर दिया कि राचसों के नाश की प्रतिज्ञा देवतात्रों से कर चुकने के कारण में इन्हें मार रहा हूँ।

महाभारत में दुर्योधन की चालवाजियों के श्रातिरिक्त धर्म-युद्ध का श्रच्छा चित्र खींचा गया है। उसमें यह भी दिखलाया गया है कि मानव-समाज के हार्दिक भाव कैसे होते हैं।

जिनवरी १६१४

## १६-प्राचीन भारत में शस्त्र-चिकित्सा

हाक्टर गिरोन्द्रनाथ मुखोपाध्याय, बी० ए०, एम० हो० ने मारतीय श्रायुर्वेद में वर्णित शस्त्र-चिकित्सा श्रीर उसके यन्त्र श्रादि के विषय में एक पुस्तक लिखी है। पुस्तक श्रांगरेजी में है। कलकत्ता-विश्वविद्यालय ने उसे प्रकाशित किया है। उसका नाम है—" The Surgical Instruments of the Hindus"— श्रार्थात् हिन्दुश्रों के चिकित्सा-शस्त्र।

पुस्तक लिखने में लेखक ने अच्छा परिश्रम और श्रमुसन्धान किया है। हर्ष की बात है कि श्रव भारतवासी भी भारत के प्राचीन महत्व को ढूँद निकालने में तत्पर हुए हैं। श्रभी तक तो यह काम विदेशियों ही के हाथ में था। डाक्टर वाइज, रयेल, हानले, जाली, कडियार, श्रोसानोसी श्रादि यूरोप के विद्वानों को तरह डाक्टर उदयचाँद दत्त, गोडाल के ठाकुर साहव श्रीर हाक्टर राय श्रादि भारतीयों ने भी श्रायुर्वेद की कितनी ही बातों का बहुत कुछ श्रमुसन्धान किया है। डाक्टर मुखो-पाध्याय ने तो उपर्युक्त पुस्तक लिख कर बड़ा ही उपकार किया है। जो लोग कहते हैं कि श्रायुर्वेदीय प्रणाली के अनुसार प्राचीन काल में शक्व-चिकित्सा का प्रचार न था उनका भ्रम श्रव

प्राचीन भारत में शस्त्र-चिकित्सा

Ç

अवश्य दूर हो जायगा। प्राचीन भारत में शस्त्र-चिकित्सा का केवल प्रचार हो रहा हो सो नहीं वह उन्नत दशा में थी।

भारत में आयुर्वेदीय प्रणाली के अनुसार अब शख्न-चिकित्सा या जरीही नहीं होती। उसका विशेष प्रचार सुश्रुत के समय से लगा कर वाग्भट के समय तक था। वाग्भट के समय से ही उसका प्रचार घटने लगा। मुखोपाध्याय जो की पुस्तक में हिन्दुओं के प्राचीन शख्नों आदि के चित्र देख कर अब तो लोगों को इस बात का विश्वास ही नहीं होता कि दो दाई हजार वर्ष पहले कभी उनका उपयोग होता था।

शारीरिक विद्या (Anatomy) श्रीर शास-चिकित्सा की उत्पत्ति वास्तव में साम-वेद से हुई है। पर कायिक चिकित्सा का उत्पत्ति-स्थान श्रथवंवेद है। अथवंवेद में "श्रायुष्यानि" श्रीर "मैषज्यानि" आदि कई मन्त्र इस विषय के हैं। वैदिक साहित्य में शारीरिक और श्रस्त-चिकित्सा-सम्बन्धिनी बातों का वर्णन कई जगह है। जान पड़ता है, यहां में मारे गये पशुश्रों के श्रद्ध-प्रत्यङ्कों के नाम ही से श्रायुर्वेदीय शारीरिक विद्या का सद्भव हुश्रा है।

वैदिक काल से लगाकर सुश्रुत के समय तक शस्त्र-चिकित्सा की श्रच्छी उन्नति हुई । सुश्रुत ने शस्त्र-चिकित्सा का महत्वपूर्ण वर्णन किया है। पर इस चिकित्सा में वैदिक काल से लगा कर सुश्रुत के समय तक जो उन्नति हुई उसका इतिहास मिलना कठिन है। केवल इतना ही जाना जाता है कि स्वर्गवैद्य भगवान् धन्वन्तिर के अवतार काशिराज दिवोदास शस्त्र-चिकित्सा के सब से पहले प्रवर्तक हैं। उनके बारह शिष्य थे — सुश्रुत, अरैपधेनव, वैतरण, औरभ्र, पौष्कलावत, करवीर्य, गोपुर, रिक्षत, तिमि, काङ्कायन, गार्य और गालव। इनमें से औपधेनव, औरभ्र और पौष्कतावत के शल्यतन्त्रों (शस्त्रचिकित्सा-शास्त्रों) का उल्लेख सुश्रुत में है। ये सब तन्त्र अब लुप्त हो गये हैं। वे सुश्रुत के समकालोन थे या उसके पहिले भी मौजूद थे, इसके जानने का कोई उपाय नहीं। पर इसमें सन्देह नहीं कि वैदिक काल के बाद और सुश्रुत के समय के पहले शस्त्र-चिकित्सा विषयक बहुत से प्रन्थ थे।

भारत में शाब-चिकित्सा का सर्व श्रेष्ठ प्रन्थ सुश्रुत है। सुश्रुत हो की शाब-चिकित्सा का सार वाग्मट ने अपने प्रन्थ में लिखा है। वाग्मट ने शाब-चिकित्सा के कुछ नवीन शाकों का भी वर्णन किया है। यही दोनों प्रन्थ भारतीय शाब-चिकित्सा के आधार हैं। इनका और इन पर रची गई टीकाओं ही का आधार लेकर हाक्टर गिरीन्द्रनाथ ने अपनी पुस्तक लिखी है। अच्छा तो सुश्रुत और वाग्मट का समय कौन सा है। हार्नले साहेब ने सुश्रुत को वैदिक युग का प्रन्थ ठहराया है। पर हमारो समम में अथवन्वेद से पहले का वह नहीं हो सकता। सुश्रुत और चरक के प्रन्थ वैदिक युग में बनें, यह सम्भव नहीं। अथववेद का समय ईसा से एक हजार वर्ष पहले माना जाता है। अथवेद को समय ईसा से एक हजार वर्ष पहले माना जाता है। चरक और सुश्रुत की

जैसी नियमवद्ध चिकित्सा का वर्णन उसमें नहीं। श्वतएव श्रथर्व-वेद की रचना के सात आठ सी वर्ष बाद चरक और सुश्रुत की रचना हुई होगी। इसी बीच में रोग-चिकित्सा-झान की अच्छी उन्नति भारत में हुई। चरक को भाषा ब्राह्मण-युग के अन्तिम समय की है और सुश्रुत की उससे भी पीछे को। चरक के विषय में लोग कहते हैं कि पतञ्जलि ने उस पर टीका की है। कोई कोई तो कहते हैं कि पतञ्जलि ने उसका पुनः संस्कार ही किया है। पतञ्जलि ईसा के पहले दूसरो शताब्दी में विद्यमान थे। यदि यह मान लें कि चरक उनसे दो सौ वर्ष पहले विद्यमान थे तो उनका समय ईसा से ४०० वर्ष पहले होता है।

सुनते हैं, बौद्ध विद्वान नागार्जुन ने सुश्रुत का प्रतिसंस्कार किया था। वे सुश्रुत के उत्तर तन्त्र के रचियता भी माने जाते हैं। नागार्जुन ईसा से पूर्व पहली या दूसरी शताब्दी में विद्यमान थे। इससे सुश्रुत का काल भी ईसा के पूर्व तीसरी या चौथी शताब्दी मानना चाहिये। ईसा की पाँचवीं शताब्दी में लिसी गई, बावर साहेब की आविष्कृत पुस्तक ही (Bower Manuscript) से जाना जाता है कि उस शतब्दी में सुश्रुत को बहुत प्रसिद्ध हो चुको थी और वह बहुत ही प्राचीन प्रनथ माना जाता था।

वाग्भट का समय भी श्रनिश्चित है। हार्नली साहेब का मत है कि वाग्भट दो थे—अष्टाङ्गसङ्ग्रह बनाने वाला वाग्भट पहला और श्रष्टाङ्गहरय वाला दूसरा। इसी मत का श्रनुसरख डाक्टर गिरोन्द्रनाथ ने भी किया है। जिस रलोक के आधार पर दो वाग्भट माने गये हैं उसका अर्थ ठोक नहीं किया गया। वह रलोक अष्टाङ्गहृदय के अन्त में है। यथा—

श्राष्ट्राङ्गवैद्यकमहोद्धिमन्थनेन

योऽष्टाङ्गसङ्ग्रह्महामृतग्शिराप्तः।

तस्मादनल्पकलमल्पसमुद्यमानां

प्रीत्यर्थमेतदुदितं पृथगेव तन्त्रम्।

इसी की व्याख्या करते हुए गिरोन्द्र बायू लिखते हैं-

In the Uttarsthan, Bagbhat, the younger, distinctly states that his compendium is based on the compilation of Bagbhata, the elder."

त्रर्थात् द्वितीय वाग्भट साफ साफ कहता है कि उसने प्रथम वाग्भट के संग्रह के ज्ञाधार पर ऋष्टाङ्गहृदय का सङ्कलन किया।

पर श्लोक का अर्थ यह नहीं है। अर्थ यह है कि आयुर्वेद के अष्टाङ्ग-भाग-रूप महासमुद्र को मथ कर आष्टाङ्गसंप्रह-रूप से जो महा अमृत मेंने पाया है उसी से सामग्री लेकर मैंने बहु-फल के दाता इस पृथक् मन्य की रचना, अल्प परिश्रम करने वालों की प्रीति के लिए, की है। अ अतएव दो वाग्मटों को कल्पना निराधार है। दोनों मन्यों का कर्चा बौद्ध-धर्मावलम्बी था। बुद्ध,

<sup>\*</sup>बँगला लेख के लेखक नियोगी महाशय ने डाक्टर गिरीन्द्रनाथ के किये हुए अर्थ में जो त्रुटि दिखाई है वह ठीक है। पर अनल्प का अर्थ "अल्प" नहीं, ऋल्प का बलटा अर्थात बहुत है।

तथागत, श्राह्त श्रादि को उसने प्रनथ के प्रारम्भ ही में नमस्कार किया है। श्रष्टाङ्गसंप्रह की रचना गद्य श्रौर पद्य में है, श्रष्टाङ्ग- हृद्य की केवल पद्य में है। संप्रह वाग्भट का पहला प्रनथ है, हृद्य दूसरा। गद्य-भाग याद नहीं रहता। इस कारण वाग्भट ने अष्टाङ्गहृदय की रचना केवल पद्य में की श्रौर उसमें अनेक मनोहर छन्दों का प्रयोग किया।

श्रच्छा तो वाग्भट किस समय हुए ? वाग्भट के पिता का नाम सिन्धुगुप्त श्रीर जन्मस्थान सिन्धुन्देश था, पर जन्मका ल का छुछ पता नहीं चलता। हार्नलो साहेब कहते हैं कि वाग्भट सातवीं शताब्दि में हुआ। वे बताते हैं कि चीन का इस्सिंग नामक संन्यासी सातवीं शताब्दी में भारत श्राया था। उसने लिखा है—"पहले श्रायुवद के श्राठों भाग श्रलग अलग थे। श्रव (सम्प्रति) एक श्रादमी ने उन्हें एक हो स्थान पर एकत्र कर दिया है।" इसी "श्रव" से वे श्रनुमान करते हैं कि वाग्भट का समय वही था। पर इस्सिंग का बतलाया हुआ ज्यक्ति श्रीर केाई भी हो सकता है; वाग्भट भी हो सकता है। केवल "श्रव" पर श्रिक जोर देना ठीक नहीं। वाग्भट के समय-निरूपण के लिये नीचे लिखे हुए प्रमाण प्रस्तुत किये जा सकते हैं—

- (१) वाग्भट नागार्जुन के पीछे श्रौर निदानकार माघव के पहले हुए। माघव ने श्रपने निदान में अष्टाङ्ग-हृद्य से कुछ श्रंश हद्भृत किया है।
  - (२) वाग्भट और माधवनिदान का अरबी-अनुवाद आठवीं

शताब्दो में हुआ। यदि ये प्राचीन और प्रमाणिक प्रन्थ न होते तो अरबी वाले अपनी भाषा में इनका श्रनुवाद न करते। अतएव अनुमानतः माधव पाँचवीं या छठीं शताब्दी में हुए और वाग्मट उन से सौ वर्ष पहले।

(३) तिब्बत की एक प्रन्थावली में चरक, सुश्रुत श्रीर वाग्मट का श्रुतवाद तिब्बती भाषा में है। यह प्रन्थावली श्राठवीं शताब्दी के मध्यकाल में बनो थी। चरक और सुश्रुत से वाग्मट बहुत पीछे हुए थे। तथापि पूर्वोक्त प्रन्थावली के रचनाकाल से वे ४-५ सी वर्ष पहले श्रवश्य हुए होंगे। ऐसा न होता तो चरक सुश्रुत के साथ उनके प्रन्थ को उक्त प्रन्थावली में स्थान न मिलता। इन प्रमाणों से माल्स होता है कि वाग्मट तीसरी या चौथी शताब्दी में विद्यमान थे।

इससे अनुमान किया जा सकता है कि ईसा से तीन चार सौ वर्ष पहले और इतने ही समय पीछे तक भारत में शस्त्र-चिकित्सा का खासा प्रचार था। शस्त्र-चिकित्सा के विषय में वाग्भट के परवर्ती कोई अच्छे प्रनथ नहीं मिलते। केवल पिष्टपेषण और टीकाओं की टीकार्ये ही मिलती हैं।

बहुत लोगों का ख्याल है कि भारत में, प्राचीन समय में, आज कल की तरह अस्पताल और औषधालय न थे। औषधालयों और अस्पतालों का अस्तित्व यहाँ अंगरेजों के समय से ही हुआ। कोई कोई उन्हें अरबवालों का आविष्कार बतलाते हैं। पर हमारी समम में अरब-जाति से हिन्दू-जाति अधिक पुरानी है। हिन्दुओं में ईसा के पूर्व चौथी-पाँचवी शताब्दी से शक्ष-चिकित्सा का ज्ञान मौजूद था। अतएव यह न मानना कि प्राचीन आयों ने औष-धालयों की स्थापना की थी, ठीक नहीं। सुश्रुत में स्पष्ट लिखा है कि वैद्य की 'मेषजागार' में काष्ट्रनिर्मित ताकों पर औषधियां आदि रखनी चाहिए। चरक-संहिता में शुश्रूषागार, सृतिकागार आदि का बड़ा सुन्दर वर्णन है। इस सम्बन्ध में डाक्टर गिरीन्द्र-नाथ ने अपनी पुस्तक में जो कुछ लिखा है वह बड़े ही महत्व का है। उन्होंने औषधालयों और अस्पतालों के अस्तित्व के जो प्रमाण दिये हैं व अखण्डनीय हैं। राजा अशोक ने तो मनुष्यों ही के लिए नहीं, किन्तु पशुश्रों तक के लिए, स्थान स्थान पर, चिकित्सालय स्थापिट किये थे। उस समय ये चिकित्सालय "आरोग्यशाला" और "भेषजागार" कहलाते थे। अँगरेजी में इन दोनों का अर्थ क्रमशः Hospital और Dispensary के सिवा और कुछ नहीं हो सकता।

शख-चिकित्सा करते समय रोगो को मूर्छित करना पढ़ता.
है। मूर्छित करने के लिए सुश्रुत श्रीर चरक ने मद्यपान कराना लिखा है। कभी कभी गांजे का धुआँ सुँघा कर भी रोगी मूर्छित किया जाता था। राजा भोज की शख्न-चिकित्सा का वृत्तान्त भोजप्रबन्ध में है। वह भी इसी ढँग से मूर्छित करा कर की गई थी। उस सम्मोहनी श्रोषधि का नाम था मोह-चूर्श।

डाक्टर गिरीन्द्र नाथ ने अपनी पुस्तक में शख-चिकिस्सा के उपयोगी शाखों का खुब वर्शन किया है। आप ने चरक, सुश्रुष्ठ आदि प्रंथों के लेखानुसार शक्तों के रूपों की कल्पना की है। साथ ही प्राचीन काल के यूनानी चिकित्सा-शक्तों का भी कुछ वर्णन किया है। पुस्तक के द्वितीय भाग में शक्तादि के कोई ८० चित्र हैं। वे श्रस्त-शक्त, यन्त्र-उपयन्त्र श्रीर बन्धनों की पट्टियों। (Bandage) श्रादि के हैं।

शस्त्रादि-रूपों की कल्पना में डाक्टर गिरोन्द्र नाथ ने बड़ी सावधानी से काम किया है। उनके यन्त्रों श्रौर शस्त्रास्त्रों के देखकर कोई यह नहीं कह सकता कि ये प्राचीन काल के नहीं हैं। श्रायुर्वेद में बताई प्रणालों का कहीं परित्याग नहीं किया गया।

श्रव विचार इस बात का करना है कि भारत से शख-चिकित्सा का लोप कैसे हुआ। वास्तव में इतनो बढ़ी-चढ़ी विद्या का नाम शेष हो जाना बहुत ही श्राश्चर्य्यजनक है। पर सच पूछा जाय तो यही कहना होगा कि जिस तरह भारत को प्राचीन कलाओं का लोप हो गया उसी तरह उसको यह विद्या मी नष्ट हो गई।

शस्त्र-चिकित्सा की अवनित के मुख्य कारण ये हो सकते हैं। स्मृतियों में मुद्दों को चीरने-फाड़ने का निषेध है। बौद्ध धर्म का मृलमन्त्र " अहिंसा परमा धर्मः " है। इसी से जान पड़ता है कि इस विद्या की अवनित आरम्भ हुई और जैसे जैसे समर्त और बौद्धधर्म का संचार बढ़ा वैसे हो वैसे शस्त्र-चिकित्सा का हास होता गया। फल यह हुआ कि लोग मुद्दी चीरने-फाड़ने में घृणा करने लगे। मुसलमानों के शासन-समय में हिन्दुओं के

शास्त्रों का जब श्रनादर शुरू हुआ तब यह विद्या बिलकुल हो विस्मृत हो गई।

इन के सिवा दो कारण श्रीर भी हैं। एक तो श्रीषियों के द्वारा चिकित्सा-ज्ञान की उन्नति, दूसरे भारत में मूर्छा लाने योग्य किसी उत्तम श्रीषिध का न होना।

जो कुछ हो, श्राज से कोई एक हजार वर्ष पहले भारत का चिकित्सा-शास्त्र खूब उन्नित पर था। इसमें सन्देह नहीं। हजारों युद्ध होते थे, लाखों लोग घायल होते और मरते थे। क्या उस समय श्रंगच्छेदन (Amputation) श्रीर मरहम-पट्टी त्रादि का प्रबन्ध न था? ऐसा तो संभव नहीं जान पड़ता। जो ये बातें न होती तो सैनिकों को बुरी दशा होती। यह सब अवश्य था। नाई तक देहात में जरीही करते थे। यह श्रभी कुछ ही दिन पहले की बात है।

हम अपने देश के डाक्टरों को सलाह देते हैं कि डाक्टर गिरोन्द्रनाथ को शल्य-चिकित्सा-विषयक अँगरेजी पुस्तक को अवश्य पर्दे क्ष ।

मई १६१४

श्रु चँगला की मालिक पुस्तक "मारतवर्ष" में प्रकाशित भी पंचानन नियोगी, एम ० ए०, के एक लेख से संकलित ।

### १७-प्राचीन भारत में जहाज़

वेदों में इस बात के यथेष्ठ प्रमाण हैं कि वैदिक युग में भारत-वासी श्रार्थ्य व्यापार-वाणिज्य श्रादि के लिए समुद्र-यात्रा करते थे । भारतवासियों ने जहाज बनाने का काम विदेशियों से नहीं सीखा। जिस समय अन्य देशों में रहनेवाले लोग असभ्य और बर्बर थे उस समय भारतवासी सभ्यता के ऊँचे शिखर पर पहुँच गये थे। उन्होंने, उसो समय, संसार की सारी जातियों के सम्मुख श्रपना श्रेष्ठत्व सिद्ध कर दिया था। तरह तरह को व्यापारोपयोगी चीचें वे नौकाचों और जहाजों द्वारा, श्रपने देश के भिन्न भिन्न स्थानों के। पहुँचाते थे। साथ ही द्रव्यापार्जन के निभित्त वे समुद्र-यात्रा करके निदेशों में भी पहुंचते थे। वैदिक साहित्य में जहाजों के श्राने जाने के मार्ग का, अनेक प्रकार के समुद्रगामी जहाजों का समुद्र में पैदा होनेवाली वस्तुत्र्यों का, तथा समुद्र-यात्रा और जहाजों के तबाह होने आदि का वर्षन है। इस से स्पष्ट है कि बहुत समय पहले वैदिक युग में भी हिन्दुओं की विदेश की व्यापारोपयागिनी सब वस्तुत्रों का पूरा पूरा ज्ञान था। वेदों के श्रनेक सुक्तों में इस बात के श्रनेक प्रमाण मौजूद हैं। उदाहरण के लिए नोचे हम एक सूक्त उद्भृत करते हैं-

श्वरित्रं वां दिवस्पृथुतीर्थे सिन्धूनां रथः । धिया युयुस्त इन्द्बः ।

( ऋग्वेद, तृतीय अध्याय, सूक्त ४६, ऋक् ८ )

श्रर्थात जुम लोगों का श्राकाश से भी श्रिधिक विस्तीर्ण यान, समुद्र के किनारे, मौजूद हैं; भूमि पर रथ मौजूद हैं; साथ ही सोमरस तुम्हारे यज्ञ -कार्य के लिये विद्यमान है। यहाँ पर "श्ररित्र" शब्द का श्रर्थ है—" नाव का डांड "।

ऋग्वेद् (१-११६-५) और बाजसनेयी संहिता में एक सौ पतवारों वाले जलयान (नौका) का वर्णन है। (नौ) श्रर्थात् नौका का उल्लेख अरित्र-परण् नाम से किया गया है। ऋग्वेद के दो सूक्तों (१-४६-८ श्रोर २-१८-१) में "अरित्र" का प्रयोग दूसरे श्रर्थ में भी किया गया है।

"नौ" शब्द ऋग्वेद में श्रौर श्रान्यत्र भी नौका या जहाज के अर्थ में व्यवहृत हुआ है। बहुत जगहों में "नौ" या "नौका" का प्रयोग नदी पार करने ही के लिए किया गया है। यद्यपि गंगा— यमुना के सदश बड़ी बड़ी निदयां पार करने के लिए बड़ी बड़ी नावों की जरूरत पड़ती थी, तथापि जहाजों का विशेष प्रयोग न होता था। "नौ" शब्द से लकड़ी की बनी हुई सब प्रकार की नौकायें सममी जाती थों। विलसन साहेब कहते हैं कि वैदिक युग में समुद्रगामी जहाजों का विशेष उल्लेख नहीं पाया जाता। यहां तक कि जहाज के मस्तूल और पाल श्रादि उपकरणों का भी कोई वर्णन नहीं। उस समय जहाजों श्रौर नावों का एक मात्र श्राष्ट्रार पतवार ही था। किन्तु उनकी यह बात हम किसी प्रकार स्वीकार नहीं कर सकते। वैदिक युग में सामुद्रिक व्यवसाय होता था।

वस समय जहाजों के पाल श्रीर मस्तूल आदि का भी श्रभाव न था। उदाहरण के लिए श्रथर्व-वेद का ५१९९८ मन्त्र देखिए। इस मन्त्र में पीड़ित ब्राह्मणोंवाले राज्य के नाश की तुलना एक छिद्रयुक्त डूबते हुए जहाज से की गई है। ऋग्वेद १।५६।२ श्रीर ४५५।६ में भी धन-प्राप्ति के लिए समुद्र-यात्रा करनेवाले मनुष्यों का उल्लेख है। ऋग्वेद में यह भी लिखा है—

"मरता हुआ कोई मनुष्य जिस प्रकार धन का त्याग करता है उसी प्रकार तुप्र-भुष्जु को समुद्र में भेजा था। अश्विद्धय, तुम लोग अपने नौका-समृह पर चढ़ा कर उसे सकुशल लौटा लाये। वह नौका पानी के भीतर चलो जाती है, पर उसके भीतर पानी नहीं जा सकता"।

चस समय सौ सौ पतवारों वाले बड़े बड़े जहाज समुद्र में आते जाते थे—यह बात इस सूक्त से अवश्य ही सिद्ध होतो है। वेदों के बहुत से सूक्तों में ऐसी ऐसी बातें पाई जाती हैं। बौधायन-धर्म्मसूत्र यद्यपि बहुत प्राचीन प्रन्थ नहीं तथापि उसमें बहुत प्राची बातों का वर्णन अवश्य है। उसमें भी हम समुद्र-यात्रा के अनेक चदाहरण पाते हैं। ऋग्वेद में जहाजों और बड़ी बड़ी नावों से सम्बन्ध रस्ननेवाले अनेक शब्दों का प्रयोग हुआ है।

ऋग्वेद के जिन मन्त्रों का उल्लेख हमने उपर किया है उनसे यह सिद्धान्त निश्चित होता है कि वैदिक युग में भारतवर्ष की सौभाग्य-लक्ष्मो उस पर बहुत प्रसन्न थी। भारतवर्ष ने उस समय समुद्र में जानेवाले जहाजों को सहायता से व्यापार में बहुत उन्नि को थी। वैदिक युग के बाद के युग में—मनु—संहिता में भी—हम देखते हैं कि उस समय भी भारतवासी देश—देशान्तरों को जाकर वहां व्यवसाय-वाणिज्य करते थे। मनु के चार श्लोकों से तो समुद्रयात्रा का भली भांति प्रतिपादन होता है। इस सम्बन्ध में मनुस्मृति के कुछ श्लोक नीचे दिये जाते हैं—

> सारासारश्व भाग्डानां देशानाश्व गुणागुणान् । लाभालाभश्व पण्यानां पश्नां परिवर्द्धनम् ॥ भृत्यानाश्व भृतिं विद्यात् भाषाश्च विविधा नृणाम् । द्रव्याणां स्थानयोगाँश्च क्रयविक्रयमेव यः ॥ नवम श्रध्याय-३३१,३३२.

समुद्रयानकुशला देशकालार्थदर्शिनः स्थापयन्ति तु यां वृत्तिं सा तत्राधिगमं प्रति ॥ ( श्रष्टम श्रष्याय—१५७ )

दोर्घाञ्चनि यथादेशं यथाकालं ततो भवेत् । नदोतोरेषु तद्विद्यात् समुद्रे नास्ति लच्चणम् ॥

( अष्टम अध्याय—४०६ )-

क्रयविक्रयमध्यानं भक्तश्व सपरिब्ययम् । योगेत्तेमश्व सम्प्रेक्ष्य विएजो दापयेत् करान् ॥

( सप्तम् श्रम्याय-१२० )

पञ्चाराद्भाग श्रादेयो राज्ञा पशुहिरएययोः। भान्यानामष्टमो भागः पष्ठो द्वादश एव वा ॥ (सप्तम श्रध्याय—१३०) श्राददोताथ षड्भागं द्रु-मांस-मधु-सिपवाम् गन्घौषधिरसानाश्च पुष्पमूलफलस्य च ॥ यत्र शाकतृगानाश्च वैदलस्य च चर्म्मणाम् । मृग्मयानाश्च भागढानां सर्वस्याश्ममयस्य च ॥ (सप्तम श्रष्याय-१३१, १३२)

कारुकान् शिल्पिनश्चैव श्रूद्राश्चात्मोपजीविनः । एकैकं कारयेत् कर्म्भ मासि मासि महीपतिः ॥ (सप्तम् अध्याय-१३८)

रामायण से हमें पता लगता है कि दिल्ला के ऋधिकांश अदेश इस समय बड़े बड़े जङ्गलों से परिपूर्ण थे। रामायण में दिल्ला-देश की निद्यों और पर्वतों आदि का बहुत वर्णन है। इससे माद्धम होता है कि रामायण की जिस समय रचना हुई थी इस समय हिन्दुओं का आवागमन दिल्ला में खूब था। साथ हो इस समय समुद्र के तटक्ती प्रदेशों के साथ उनका वाणिज्य-व्यापार भी था। किष्किन्धा—काएड के चालीसवें सर्ग में यवद्वीप (जावा) का वर्णन है—

यमवन्तो यव द्वीपं सप्तराज्योपशोभितम् । सुवर्षेरूप्यकं द्वीपं सुवर्णे कायमण्डितम् ॥

रामायण के कुछ श्लोकों में समुद्र-यात्रा का विशेष वर्णन है। देखिए— उदोच्याश्च प्रतीच्याश्च दान्तिगात्याश्च केरलाः कोट्याः, परान्ताः सामुद्रा रत्नान्युपहरन्तु ते ॥

( अयोध्याकाएड, सर्ग ६३, श्लोक ५४)

समुद्रमवगाढाँश्च पर्वतान् पत्तनानि च ।

( किष्किन्धा-काराड, सर्ग ४०, श्लोक २५ )

भूमिश्व कोषकाएएां भूमिश्व रजताकराम्।

( किष्किन्धा-कार्यंड, सर्ग ४०, श्लोक २३ )

ततः समुद्रद्वीपांश्च सुभीमान् द्रष्टुमह्त ।
पतान् म्लेच्छान् पुलिन्दांश्च × × × ॥
काम्बोजयवनांश्चैव शकानां पत्तनानि च ।
श्रान्विष्य वरदाँश्चैव हिमवन्तं विचिन्वय ॥

(किष्किन्धा-काएड, सर्ग ४३)

इन रलोकों से स्पष्ट माछ्म होता है कि रामायण-युग में शक आदि विदेशी जातियां व्यापार-त्राणिच्य से बहुत प्रेम रखती थीं । उनका यह कार्य्य विशेष करके भारतवासियों ही के साथ होता था । वाल्मोकीय रामायण से यवद्वीप, सुमात्रा-द्वोप और चीन में हिन्दुओं के आने-जाने आदि का भी पता लगता है।

महाभारत के निम्नोद्धृत श्लोक से माल्स होता है कि पाएडवों के सब से छोटे भाई सहदेव ने समुद्र के मध्यवर्त्ती कितने ही द्वीपों में जाकर वहां के अधिवासी म्लेडबों को हराया था—

सागरद्वीपवासांश्च नृपतीन् म्लेच्छयोनिजान्। द्वीपं ताम्राह्मयञ्चैव वशे कृत्वा महामतिः॥

मिताचरा से यह सिद्ध होता है कि हिन्दू लोग व्यापार के लिए जहाजों द्वारा दूर दूर तक समुद्र-यात्रा करते थे। समुद्री जहाजों का वर्णन हमें वायुपुराण, हरिवंश, मार्कग्रंडेयपुराण, भागवतपुराग्य, हितोपदेश, शकुन्तला, रत्नावली, दशकुमारचरित, कथा-सरित्सागर आदि अनेक संस्कृत-प्रनथों में मिलता है। कथा-सरित्सागर में तो अनेक जगह जहाजों का वर्णन है। यह प्रन्थ ईसा को पाँचवीं शताब्दी का है। इस प्रनथ के बनने के समय श्रार्य्य लोग समुद्र-गामी जहाजों को बनाना श्रच्छी तरह जानते थे। यह बात इस प्रन्थ के पश्चीसवें तरङ्ग में स्पष्ट लिखी हुई है। इसी प्रनथ के पचासवें तरङ्ग में लिखा है कि चित्रकर नामक एक मनुष्य दो श्रमणों ( बौद्ध-संन्यासियों ) के साथ विस्तृत समुद्र-पार करके प्रतिष्ठान-नगर में पहुँचा। वहाँ रात्रुष्टों को जीत कर आठ दिन बाद वह मुक्तिपुर-द्वीप में उपस्थित हुन्ना। पाश्चात्य देश के प्रसिद्ध इतिहासवेत्ता स्ट्राबो ने लिखा है कि भारतवासी गङ्गा-नदी के मुद्दाने से समुद्र पार करते थे। वे जहाज्ज-द्वारा पालि-बोथा तक जाते थे।

म्यकफर्सन के " एनल्स आव् कामर्स " (Macpherson's Annals of Commerce) नामक प्रन्थ में लिखा है कि भारत- वासी अपना वाणिज्यव्यापार बहुत दूर दूर तक करते थे। यहाँ तक कि मिश्र देश के साथ भी जहाजों द्वारा चनका व्यापार होता

था। क्रीनी नाम का इतिहास लेखक कहता है कि छठी शताब्दी में भारत के व्यापारो समुद्र पार करके कारिस के बन्दरों में पहुँचते थे। "रायल एशियाटिक सोसायटी" के जर्नल का पांचवां भाग पढ़ने से पता लगता है कि फ़ा-हियान नामक प्रसिद्ध चीनी यात्री भारतीय कर्मचारियों द्वारा परिचालित जहाज पर बैठकर श्रपने देश के। रवाना हुआ था। उस जहाज पर कितने ही ब्राह्मण भी सवार थे।

हम वराहपुराण से समुद्र-यात्रा सम्बन्धी कुछ श्लोक नीचे चदुभृत करते हैं—

पुनस्तत्रैव गमने विष्णिभावे मित्रगंता ॥
समुद्रयाने रत्नानि महास्थील्यानि साधुभिः
रत्नपरीक्षकैः सार्छभानियध्ये बहूनि च ॥
एवं निश्चित्य मनसा महासार्थपुरःसरः ।
समुद्रयायिभिलोंकैः संविदं सूच्य निर्गतः ॥
धुकेन सह संप्राप्तो महान्तं लवणार्णवम् ।
पोतारूढ़ास्ततः सर्वे पोत बाहैरुपोषिताः
राजतरङ्गिणी में यह स्लोक मिलता है—
सान्धिविमहिकः सोऽथ गच्छन् पोतच्युतोऽम्बुधौ ।
प्राप पारं तिमिशासान्तिमिमुत्पाष्यनिर्गतः ॥

इन सब स्होकों से यह निश्चय-पूर्वक कहा जा सकता है कि बहुत पुराने समय से भारतवासी नाव, जहाज और जलयान का स्यवहार करते आते थे। श्रव तक हमने केवल श्रपने ही पुराणों श्रीर शास्त्रों आदि से श्रनेक श्रोक उद्घृत किये हैं। इन श्रोकों से यह सिद्ध होता है कि भारतवासी बहुत पहले जमाने से ही जलयानों का व्यवहार करना जानते थे। किन्तु हमें अब यहाँ कुछ प्रमाण दूसरी सभ्य जातियों के प्रन्थों से भी देने चाहिए। इन प्रन्थों श्रीर दक्षिण-समुद्रवत अनेक उपद्वीपों के पुरावृत्तों में इस विषय के श्रनेक प्रमाण मिलते हैं—

Periplus of the Erythian Sea (पेरिप्लस आवृ दि एरीथियन सी) नामक प्रन्थ में लिखा है कि अरब, प्रीक और हिन्दू-ज्यापारी सकेाट्रा नामक उपद्वीप में ज्यापार के लिए जाते और वहाँ ठहरते थे। काफर्ड नाम के लेखक ने बहुत प्रमाणों-द्वारा सिद्ध किया है कि यबद्वीप (जावा) के प्राचीन निवासी हिन्दू थे। उन लोगों ने १८०० वर्ष पहले बौद्ध-धर्म स्वीकार किया था। यबद्वीप में जिस समय बौद्धों का प्रादुर्भीव हुआ उस समय वहाँ के हिन्दू उन छोड़ कर निकटवर्त्ती वाली नामक एक क्षोटे द्वीप में जा बसे। वे आज तक अपने प्राचीन धर्म्म का पालन करते हुए वहीं रहते हैं।

यबद्वीप के रहनेवाले हिन्दुओं ने १८०० वर्ष पहले बौद्ध-धर्मा स्वोकार किया था। श्रातएव वे इसके पहले ही वहां पहुँचे थे, यह बाव श्रवश्य माननी पड़ेगी। लगभग दो हजार वर्ष पहले भारत से जहाजों द्वारा हिन्दू लोग यबद्वीप पहुँचे श्रीर वहीं वे बस गये। इस विषय के भी यथेष्ट प्रमाण मौजूद हैं। इस प्रकार अनेक प्रमाणों द्वारा यह दिखाया जा सकता है कि हिन्दू लोग समुद्र-यात्रा में बड़े प्रवीण थे। रोम के टोसिट्स नामक इतिहासवेचा ने हिन्दुत्रों को समुद्र-यात्रा और उनके व्यापार-वाणिज्य के विषय में जो कुछ लिखा है उसका श्रॉमेजी-श्रनुवाद हम नीचे देते हैं—

Pliny, the elder, relates the fact, after Cornelius Nepos, who, in his account of a voyage to the North, says, that in the Consulship of Quintus Meteullus Celer, and Lucius Afranius A. U. C. 694, before Christ 60 certain Indians, who had embarked on the commercial voyage, were cast on the coast of Germany, and given as a present by the king of the Sulvians to Meteullus, who was at that time Governor of the Gaul. The work of Cornelius Nepos has not come down to us, and Pliny, as it seems, has abridged too much. The whole tract would have furnished a considerable event in the history of Navigation. present we are left to conjecture whether the Indian adventurers sailed round the Cape of Good Hope, through the Atlantic Ocean, and thence into the Northern Seas, or whether they made a voyage still more extraordinary passing the Island of Japan, the coast of Siberia, Kamschtska, Zembla in the Frozen Ocean, and hence round Lapland and Norway, either into

the Baltic or the German Ocean—Tacitus, translated by Murphy, Philadelphia, 1836, P, 606 Note 2.

मद्रास श्रीर बम्बई प्रदेश के व्यापारी श्रीर नाविक श्रव भी बिना किसी सङ्कोच के समुद्र-यात्रा करते हैं। यह बात सभी जानते हैं। इन दोनों प्रदेशों के व्यापारी श्रपने व्यापार-वाणिज्य में कितने प्रवोण हैं; इसका प्रमाण उनका उन्नत व्यापार ही है।

इस सम्बन्ध में प्राचीन काल की नौकाओं श्रीर जहाजों के चित्र भी देने का विचार था। पर दुःख का विषय है कि प्राचीन काल के जलयनों का चित्र मिलने का कोई साधन नहीं। केवल कहीं कहीं भित्तियों श्रीर मन्दिरों में अङ्कित कुछ चित्र मिले हैं। बुरोबुदेर (जावा) की चित्र!वली में सात प्राचीन जहाजों के चित्र हैं। सांची के स्तूपों पर दो, जगन्नाथपुरी में एक, अुवनेश्वर में एक श्रीर श्रजन्टा की गुफ़ाश्रों में पचास चित्र पाये जाते हैं—

"भारतवर्षे" से सङ्खलित ]

मई १६१६

## १८-प्राचीन भारत में राज्याभिषेक

#### **मस्तावना**

प्राचीन भारत में किस तरह राज्याभिषेक होता था, इसका संचिप्त वर्णन नीचे किया जाता है।

#### चुनाव

प्राचीन नरेश जब राज करते करते वृद्ध हो जाते थे श्रीर अपने पुत्र को राजकार्य श्रच्छी तरह चला सकने थाग्य देखते थे तब उसे युवराज बना देते थे श्रीर उस पर राज्य का भार देकर स्वयं एकान्त सेवन करते हुए प्रभुन्भ जन में अपना समय व्यतीत किया करते थे। युवराज केवल उन्हीं की इच्छा से नहीं चुना जाता था। उसके लिए ब्राह्मणों से, ऋधीन मण्डलेश्वरों से, तथा प्रजा से भी सम्मति लो जाती थी। इस विषय में लोकमत का बड़ा श्रादर किया जाता था। यदि पुत्र राजा बनने योग्य न होता था तो उसका परित्याग कर दिया जाता था, चाहे फिर वह श्रीरस ही क्यों न हो।

> श्रीरसानपि पुत्रान्हि त्यजन्त्यहितकारिणः। समर्थान् सम्प्रगृष्ट्णन्ति जनानिप नराधिपाः॥

> > (वाल्मीकि)

जब दशरथ जराजीर्ग हो गये श्रीर उन्होंने राम को युवराज करना चाहा तब उन्हें भी लोकमत का श्राश्रय लेना पड़ा था। उन्होंने अनेक नरपालों की बुलवाया; उनका यथेष्ट सत्कार किया; उनके पास बहुमूल्य वस्तुयें श्रीर ऋलङ्कार श्रादि भेजे। उनका यथायोग्य सम्मान करके उनसे वे मिले—

नानानगरवास्तव्यान् पृथग्जानपदानि । समानिनाय मेदिन्यः प्रधानात्पृथिवीपतीन् ॥ तान् वेश्मनानाभरगैर्यथाई प्रतिपूजितान् । ददर्शालंकृतो राजा.....।

(वाल्मोकि)

इसके बाद दरबार किया गया। भांति भांति के आसनों पर सब राजे और रईस इस तरतीब से बिठाये गये कि सब के मुख दशरथ को खोर रहें। वहां पर वही महीपाल थे जो लोक-सम्मतः थे. और जो वहां आने योग्य थे—

ततः प्रविबिशु सर्वे राजानो लोकसम्मतः।

श्रय राजवितीर्गेषु विविधेस्वासनेषु च । राजानमेवामिमुखा निषेदुर्नियता नृपाः॥

(वाल्मीकि)

दरबार में नगर के मुख्य निवासी श्रीर प्रजाजन भी थे। सब के सामने दशरश ने प्रस्ताव किया कि श्रव में वृद्ध हुआ हूँ। राम सुबोम्स हैं। मैं इसे युवराज किया चाहता हूं। यदि मेरी यह सम्मित ठीक है तो आप सब अनुमित दोजिए और जो ठीक न हो तो कहिए मैं क्या करूं? यह काम मैं पुत्र-प्रीति के वशीभूत होकर कर रहा हूँ, पर यदि यह ठीक न हो तो और कोई राज्य के हित की बात सोचिए—

> यन्नेदं मेऽनुरूपार्थं मया साधु सुमंत्रितम्। भवन्तो मेऽनुमन्यन्तां कथां वा करवाएयहम्।। यद्यप्येषा मम प्रीतिर्हितमन्यद्विचिन्त्यताम्। (वाल्मीकि)

उपस्थित दरबारियों ने राजा के भाव को समम लिया। उन्होंने आपस में सलाह की। यह कहा गया कि दशरथ श्रब वृद्ध हो गये हैं। इन्हें शान्ति मिलनो चाहिए। राम वास्तव में योग्य हैं। श्रच्छी तरह विधिपूर्वक उसने विद्या पढ़ी है। सांग वेद जानता है। सज्जन है। मधुरभाषी है। प्रजा के सुख से सुखी होनेवाला है। सत्यवादी है। जितेन्द्रिय है। पराक्रमी है। बुद्धिमान् है। प्रसन्न-मुख है। गाँव या नगर के लिए लड़ाई करने जाता है तो जोत कर ही लौटता है। लौट कर आते समय नगरवासियों से श्रात्मीय जनों की तरह कुशल-समाचार पूछता है। मुसकरा कर बात करता है। व्यर्थ किसी पर कृपा नहीं करता, और न व्यर्थ किसी पर क़ुद्ध ही होता है। नीतिज्ञ है। धीर है। गम्भीर है। प्रजापालन के तत्वों का खूब जानता है। मोह में फँसने वाला महीं है। तीनों लोकों के। भागने में समर्थ है। प्रजा के हित के सभी गुरा इसमें मौजूद हैं। बड़ों की सेवा करता है। सब की बस्यामा का मार्ग बतलाता है। इत्यादि -

सभ्यग्विद्यात्रतस्तातो यथावत्साङ्गवेद्वित् । सत्यवादी महेष्वासो वृद्धसेत्री जितेन्द्रियः ॥ प्रजापालनतत्वज्ञो न रागोपहतेन्द्रियः । शक्तः त्रैतोक्यमप्येका भोक्तुं.....॥ पौरान् स्वजनविश्रत्यं कुशलं परिपृच्छति । शान्तैः सर्वप्रजाकान्तैः प्रोतिसंजननैर्नृणाम् । गुणैविकक्वे रामः....।

(वाल्मीकि)

अन्त के। सब एकमत हुए। उन्होंने दशरथ के। सम्मित दो कि महाराज आप वृद्ध हैं राम का अभिषेक कर दीजिए। हम चाहते हैं कि महापराक्रमी राम की महागज पर सवारी निकाली जाय और उस पर छत्र लगाया जाय, इत्यादि—

> न्नाह्मणा जनमुख्याश्च पौरजानपदैः सह । समेत्य मन्त्रयित्वा तु समतां गतबुद्धयः ॥ अचुश्च मनसा ज्ञात्वा वृद्धं दशरथं नृपम् । अनेकवर्षसाहस्रो वृद्धस्त्वमिस पार्थिव ॥ स रामं युवराजनमाभिषिश्चस्व पार्थिवम् । इच्छामो हि महाबाहु रघुवीरं महावलम् । गजेन महता यान्तं रामं छत्रावृताननम् ॥

> > (वाल्मीकि)

प्राचीन भारत में प्रायः इसी तरह चुनाव हुआ करते थे। श्रोर, इस प्रकार का चुनाव होने से सब प्रसन्न रहते थे। कभी किसी को किसी प्रकार को शिकायत का मौक़ा न मिलता था। राजसूय-यज्ञादि में जितने मनुष्य निमन्त्रित होते थे उनका सारा खर्च सम्राट् की त्योर से ही दिया जाता था। उनके रहने, खाने-पीने, मनोर्ज्जन त्यादि का सारा प्रवन्ध भी सम्राट् के नियत किए हुए सम्बन्धी ही करते थे। बड़ो धूमधाम से उत्सव किया जाता था। सब कोई राजा के मिहमान होते थे।

#### अभिषेकक्रिया

इस प्रकार चुनाव हो चुकने पर, हिथर नक्तत्र में, योग्य मुहूर्व त्राने पर, उस भाग्यशाली व्यक्ति की तिल, सरसों के श्रभिमंत्रित वेल से मालिश कर स्नान कराते थे। एक दिन पहले उसे सस्त्रोक उपवास करना पड़ता था। स्तान करके वह सब प्राणियों की श्रभयदान देता था। इन्द्र के निमित्त शान्ति की जातो थी। इसके बाद फिर सुगन्धित तेल से मर्दन करके वह स्नानागार में लाया जाता था। वहां पर्वत के ऊपर को मिट्टो से उसके तिर की, बांमी की मिट्टी से कानों को, देवस्थान को मिट्टी से मुख का, हाथी के दांतों से ख़ुदी हुई मिट्टी से मुजाओं का, इन्द्र-धनुष के नीचे की मिट्टी से शीवा का, राजाङ्गण की मिट्टी से हृदय का, गंगा-यमुना के संगम की मिट्टी से चदर का, तालाव को मिट्टी से पीठ का, नदी-तीर की मिट्टी से पसलियों का, गोशाला की मिट्टी से जंघात्रों का, गज-शाला की मिट्टी से जानु का, अरवशाल को मिट्टो से चर्णतलों का, मलते थे। तदनन्तर सारी मिट्टियां का मिलाकर समस्त शरीर की मलते थे। इसके बाद उसे सिंहासन

पर बिठा कर घी, दूध, दही, शर्करा और मधुमिश्रित पंचामृत से उसका अभिषेक किया जाता था। तदन्तर सर्वेषिधि मिले हुए जल से स्नान कराया जाता था। जिन घड़ों से स्नान कराया जाता था। जिन घड़ों से स्नान कराया जाता था । जिन घड़ों से स्नान कराया जाता था वे सेाने के होते थे और उनमें सहस्र धारायें होती थीं। पुरोहित अग्न्याधान करके अभिषेक करते थे। तीथों और समुद्रों से अभिषेक के लिए जल लाया जाता था। जलाशयों का पानी मी उसमें रहता था। अभिषेक के समय मन्त्र पढ़े जाते थे। उनका आशय—

प्रजापित ने जिस पिवत्र जल से सेाम, वरुण, इन्द्र, मतु केा राजा बनाया—त्र्यभिषेक किया—था उसी राष्ट्र केा बढ़ाने वाली श्रीर राष्ट्र केा त्रमर रखने वाली जलधारा से, तुमें राष्ट्रोचित बल के लिए, सम्पत्ति के लिए, यश के लिए और धान्यादि को समृद्धि के लिए मैं अभिषिक्त करता हूँ। तू महाराजाधिराज हो। इत्यादि—

> इमा श्रापः शिवतमाः इमा राष्ट्रस्य मेषजीः इमा राष्ट्रस्य वर्द्धिनीः इमा राष्ट्रस्रतोऽसृतः याभिरिन्द्रमभ्यपिञ्चत् प्रजापितः सामराजानं वरुणो यमं मंतु ताभिरद्भरभिषिश्वामि त्वामहं राज्ञां त्वमिधराजो भवेऽहैं बलाय, श्रिये यत्तसेऽभाद्याय।

महान्तं त्वा महीनां सम्राजं चर्षणीनां देवी जनित्रयजीजनत् भद्रा जनित्रयजीजनत्

इसके बाद वस्त्र-धारणा की जाती थी। तिलक किया जाता था। भाई-बान्धवों में से योग्य पुरुष छत्र चामर श्रादि लगाते थे। छत्रपात्र, तैलपात्र श्रादि का दान होता था। ब्रह्मभोज होते थे। भांति भांति के दान दिये जाते थे। सब लोग नमस्कार करते थे:—

> राजाधिराजाय प्रसद्याय साहिने नमो वयं वैश्रमणाय कुर्महे समे कामान् कामकामाय महां कामेश्वरो वैश्रमणो ददातु वैश्रमणाय कुवेराय महाराजाधिराजाय नमः।

> > (राज्याभिषेकपद्धतिः)

इसके अनन्तर बड़े ठाठ से हाथी पर सवारी निकलती थी। शहर अच्छी तरह सजाया जाता था। जगह जगह अगर जला कर सुगन्धि की जाती थी। व्वजा-पताकार्ये और बन्दनवारें लटकाई जाती थीं। मरोखों से स्त्रियां भी सम्राट् पर पुष्पों की वर्षा करतो थीं—

> हर्म्यवातायनस्थाभिर्भूषिताभिः समन्ततः । कीर्यमाणः सुपुष्पौधैर्ययौ स्त्रीभिरिरन्दमः ॥ ( वाल्मीकि )

भारत में अनेक सम्राट् हुए हैं — कोई दुष्टों का नाश करके अपनी मुजा के बल से; कोई प्रजापालन करने की सुन्दर विधि से; और कोई तपोबल से:—

जित्वा जय्यान् यौवनाश्चिः पालनाच भर्गारथः ।
.....सम्राजत्त्वनुथुश्रुमाः ॥
( महाभारत )

भारत ने सदैव ही वीरों श्रीर योग्य व्यक्तियों की हृद्य से श्रप्तना राजा माना है श्रीर उनका यथेच्छ सम्मान भी किया है। यदि कोई राजमद से उन्मत्त होकर अपने कर्तव्य से विमुख हो गया तो वह मारा गया। बहुत दिन तक वह श्रपने श्रासन पर नहीं जम सका। भारत सदैव न्याय का पत्तपाती रहा है।

[ दिसम्बर् १६११

## ११–तत्त्रशिला की कुछ प्राचीन इमारतें

भारतवर्ष के शतशः नहीं, सहस्रशः कीर्तिस्तम्भ काल कीं कुच्चि में चले गये हैं। उनका श्रव कहीं पता नहीं। पुराने खँडहर स्रोदने से यदि कहीं उनका कोई भग्नांश निकल आता है तो पुराण-वस्तु-विज्ञानी उससे घीस, फ़ारिस, श्रासिरिया और बैंबीलोनिया की बू निकालने लगते हैं। ऐसी कारीगरी उस समय प्रीस ही में होती थी, श्रतएव भारतवासियों ने इसे उसी देश के कारीगरों से सीखा होगा। श्रथवा ऐसे मन्दिर या महल उस युग में फ़ारिस या काबुल ही में बनते थे ; इस कारण, हो न हो, यह वहीं की नक़ल है। वे लोग इसी तरह के तकों की उद्भा-वनार्ये करने लगते हैं। पहले इस प्रकार के तर्कों का जोर कुछ अधिक था, पर अब कुछ कम है। गया है। श्रव भारतवर्ष की पुरानी सभ्यता श्रौर पुराने कला-कौशल के चिह्न श्रधिक मिलतें जा रहे हैं। इस कारण पुरानी तर्कना की कुछ इमारतें गिरने नहीं तो हिलने जरूर लगी हैं; क्योंकि इन चिह्नों से भारतवर्ष की सभ्यता के बहुत पुराने होने के प्रमाण पाये जाते हैं। कुछ नये पुराविदों ने तो इस देश की सभ्यता को लाखों वर्ष की पुरानी सिद्ध करने के लिए पुस्तकें तक लिख डाली हैं।

यहां के अनेक महल, मन्दिर, स्तूप और गढ़ आदि तो काल

स्वा गया। पर इस विनाश के विषय में विशेष शोक करने की जुरुरत नहीं। क्योंकि जीर्ग होने पर सभी वस्तुओं का नाश अवश्यम्भावी है। परंतु जो इमारतें धर्मान्धों श्रीर वर्वर विदे-शियों ने धर्मान्धता श्रथवा उत्पोडन की प्रेरणा से ही नष्ट कर दीं उनके असमय-नाश का विचार करके अवश्य ही शोक होता है। प्राचीन काल में तचशिला नामक नगरी बड़ी उन्नत अवस्था में थी। वह लक्ष्मी की लीला-भूमि थी। वह विद्वानों का विहार-स्थल थी। बड़े बड़े प्रतापी नरेशों का प्रमुता-निकेतन थी। उसका आयतन बहुत विस्तृत था। कई नये नये नगर वहाँ बस गये थे। कई पुराने नगर उजड़ गये थे। चिन्हों से जान पड़ता है कि ईसा के पांचवें शतक तक तत्त्रशिला-नगरी विद्यमान थी। तब तक भी वहाँ श्रेनेक श्रभंकष प्रासाद, स्तूप, विहार आदि उस के वैभव की घोषणा उच्च स्वर से कर रहे थे। श्रकस्मात् उस पर हूणों ने चढ़ाई कर दी। वहां के तत्कालीन अधीश्वर की हार हुई। विजयी हुगों ने उसे खुब छुटा। पर इतने से भी उनकी रुप्ति न हुई। उन्होंने उसे जला कर खाक ही कर दिया। जो श्रंश स्नाक हो जाने से बचा वह उजड़ गया। उस पर जङ्गल उग आया । धीरे धीरे भग्नांश पृथ्वी के पेट के भीतर दब गये ।

आरिकयोलाजीकल महकमें ने श्रव वत्तशिला के खंडहर स्रोद कर उन दूटी-फूटी इमारतों को बाहर निकालना शुरू किया है। यह काम कई सालों से जारी है। और श्रव तक जो भग्नांश स्रोद निकाले गये हैं श्रीर उनसे जो चीजें प्राप्त हुई हैं उनका वर्णन इस महकमें को सचित्र सालाना रिपोर्टों में हो चुका है। उनका दिग्दर्शन सरस्वती में प्रकाशित कई नेटों में भी किया जा चुका है। अब इस महकमें के अध्यक्ष, सर जान मार्शल, ने प्रत्येक भग्नांश का विवरण पृथक पृथक पुस्तक में प्रकाशित करने का क्रम जारी किया है। इससे यह सुभीता होगा कि प्रत्येक स्थान-विशेष का वर्णन एक हो जगह मिल जायगा। तन्तशिला की खुदाई से अब तक जो ऐतिहासिक पदार्थ-मूर्तियां, स्तूप, श्रीजार, व्यावहारिक वस्तुयें, सिक्के आदि—निकले हैं उन पर, साधारण तौर पर, एक अलग पुस्तक भी प्रकाशित की गई है; उसका नाम है—A Guide to Taxila, उसमें तक्षशिजा में खोद-निकाली गई इमारतों का भी वर्णन है।

प्राचीन तचिशला के खँडहरों की सीमा के भीतर एक जगह जौलियां (Jaulian) नाम की है। उसे खंदने से जो इमारतें और जो पदार्थ निकले हैं उनका विवरण एक प्रलग पुस्तक में, प्रमो हाल हो में, प्रकाशित हुआ है। वह श्रॅंगरेजी में है और सचित्र है। नाम है—

Excavations at Taxila—The Stupas and Monasteries at Jaulian.

इसका भी प्रकाशन सर जान मार्शल ने ही किया है। इसका अधिकांश उन्हों का लिखा हुआ भी है। अल्पांश के लेखक और कई महाराय हैं। पुस्तक में छोटे बड़े अनेक चित्र हैं।

जौलियाँ में, जहाँ खुदाई हुई है वहाँ, कोई डेढ़ हजार वर्ष

The state of the s

पूर्व बौद्धों के कितने ही स्तूप, विहार श्रीर चैत्य श्रादि थे। वे सब, एक ऊँची जगह, पहाड़ों पर थे। खोदने पर इन इमारतों में श्राग लग कर गिर जाने के चिह्न पाये गये हैं। ईसा की पाँचवीं सदी में तत्त्रशिला श्रोर उसके श्रास पास के प्रान्त पर हूगों के धावे हुए थे। उन्होंने उस प्रान्त का विध्वंस—साधन किया था। बहुत सम्भव है, उन्होंने जलाकर इन इमारतों का नाश किया हो।

स्रोदने से इन खँडहरों में एक बहुत बड़े स्तूप का खरडांश निकला है। छोटे छोटे स्तूप तो बहुत से निकले हैं। यहीं, स्तूपों के पास, बौद्ध भिक्षुश्चों के रहने की जगह भो थी। एक विस्तृत विहार था, जिसमें पचास साठ भिक्षुश्चों के रहने के लिए श्रलग श्रलग कमरे थे। यह दो-मंजिला था।

स्रोदने से, जौलियाँ में, बुद्ध श्रीर बोधिसत्तों की बहुत सी
मूर्तियां मिली हैं। कई मूर्तियां श्रखिर हैं श्रीर बड़ो विशाल
हैं। स्तूपों के चारों श्रीर, कई क़तारों में, मिट्टी श्रीर चूने के
पलस्तर की श्रीर भी सैकड़ों मूर्तियां पाई गई हैं। वे बुद्ध,
बोधिसत्तों, भिक्षुश्रों, उपासिकाओं, देवों श्रीर यक्तों आदि की
हैं। इन सब को वेश-भूषा श्रादि देखकर उस समय के वसाच्छादन श्रीर सामाजिक व्यवस्था का सच्चा हाल माद्धम हो सकता
है। पुरुषों के उद्याधि श्रीर श्रझ-वस्त्र, खियों के सद्धके श्रीर
कर्ण-कुएडल, तथा देवों श्रीर यक्तों के कुत्हल-जनक आकारप्रकार श्रीर मावभंगियाँ बड़ी योग्यता से मूर्तियों में दिखाई
हैं। उस समय के भारतवासियों ने जिन हुगों को न्लेक्ट संस्

चशिला को कुछ प्राचोन इमारतें

रक्खो थो उनको भी मूर्तियां मिली हैं। जिन धार्मिक बौद्धों अपने अपने नाम से स्तूप बनवाये थे उनके खुदवाये हुए, रोष्टी लिपि में, कई अभिलेख भी वहाँ मिले हैं। वे कुछ कुछ उप प्रकार के हैं—

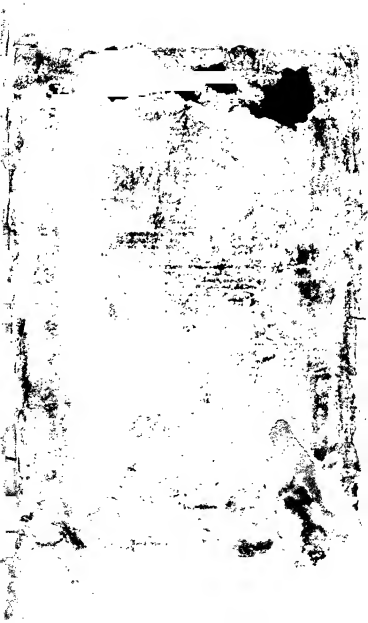
" बुद्धरिन्द्रितस भिक्षुस दनमुखो " त्रर्थात् भिक्षु बुद्धरिक्षित का दान किया हुत्रा।

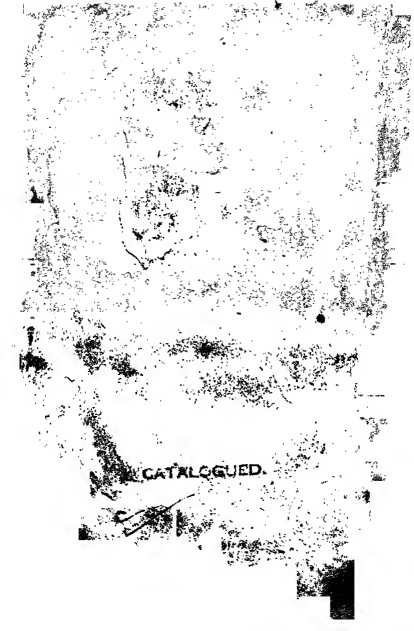
पुरातत्वज्ञों का श्रतुमान था कि ३०० ईसवी में ही खरोष्टीलिपि का रवाज भारत से उठ गया था। पर यह बात इन श्रभि...खों से ग़लत साबित हो गई, क्योंकि वे चौथी या पाँचवीं सदी
के हैं। इससे ज्ञात हुआ कि और भी सौ दो सौ वर्ष तक इस
लिपि का रवाज भारत के पश्चिमोत्तर भाग में था।

स्रोदने से यहाँ अनेक प्राचीन सिक्के, मिट्टी के वर्तन श्रीर तांबे के अरचे, चमचे, जंजीरें श्रीर कील-कांट श्रादि निकले हैं। सेने की भी कुछ चींजें प्राप्त हुई हैं। मिट्टी के एक वर्तन के भीतर एक अंधजली पुस्तक भी मिली है। वह भोज-पत्र पर लिखी हुई हैं। संस्कृत भाषा में है। बौद्धधर्म-विषय का कोई प्रन्थ मालूम होता है। प्रायः वसन्त-तिलकवृत्त में है। खेद है, इसका एक पृष्ट भी पूर्ण नहीं। स्तूपों में श्रित्थ-भस्म भी मिली है। मालूम होता है, कितने ही छोटे छोटे स्तूपों के भीतर श्रित्थ-भस्म रक्खी गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह तो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी; क्योंकि रखने की जगह लो बनी हुई है, पर श्रित्थ गई थी। स्तूप नम्बर ११ में एक छतरीदार, ३ फुट ८ इंच

कॅंची, विचित्र बनावट की एक चीज मिली है। वह पलस्त को है और स्तूपाकार है। उस पर नीला और सुर्ध रंग है। उसप कई प्रकार के पत्थर, जिसमें से कुछ रत्न-सदृश भी हैं, जड़े हुं हैं। जिस कोठरी के भीतर यह चीज मिली है वह साढ़े दस हं चौकार और २ फुट साढ़े आठ इंच ऊँची है। इस स्तूपाका वस्तु के भीतर लकड़ी की एक छोटो सी डिविया थी। वह सही मिली। उसमें मूंगा, सुवर्ण, हाथी दाँत, विल्लीर के मनके आलि थे। उसके भी भीतर धातु की एक छोटो सी डिविया थी। डिविया थी। डिविया थी। उसमें काली करा सी राख थी। यह राख किसो की अश्वियों की अवशिष भस्म के सिवा और क्या हो सकता है।

यदि मारत के प्राचीन खँडहरों की खुदाई के लिए गवनी कुछ अधिक रुपया खर्च करती और यह काम कुछ अधिक मा से होता तो दस ही पाँच सालों में अनेक खँडहर खुद जाते उनसे निकली हुई वस्तुओं और इमारतों के आधार पर ... मारत का इतिहास लिखने में बहुत सुभीता होता। परन्तु, असा





# ENTRAL ARCHAEOLOGICAL LIBRARY, NEW DELHI Borrowers record.

atalogue No. 891.04/Dvi-9598

uthor- Dvivedi, Mahaviraprasada.

itle— Atīta-smrti.

